
1 
 

  



2 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Dedicamos esta edição especial d’aCarta/2022 a todos os analistas que, 
durante estes dois longos anos de distanciamento social, persistiram na 
lida do campo da psicanálise, testemunhando que o desejo que não cede 
se prova legítimo. 
 
Gostaríamos também de deixar registrado, nesta edição especial, nosso 
profundo pesar pelos quase 700.000 brasileiros que a Covid-19 levou 
do convívio de amigos e familiares. 



3 
 

 
SUMÁRIO 

 
 
aCARTA  -  EDIÇÃO ESPECIAL:  
A FORMAÇÃO DO ANALISTA – FREUD EXPLICA, LACAN 
COMPLICA?  
APRESENTAÇÃO 
Regina Steffen ................................................................................... Pág. 5 
 
 
aCARTA/21 - COMO SE FORMA UM ANALISTA? 
EDITORIAL 
Regina Steffen ................................................................................... Pág. 10 
 
 
A ESCOLA E AS DIFERENÇAS ENTRE FORMAÇÃO PSICANALÍTICA 
E UNIVERSITÁRIA 
Lucia Bertazzoli ................................................................................ Pág. 16 
 
 
OS TRÊS EIXOS DA FORMAÇÃO DO ANALISTA 
Regina Steffen ................................................................................... Pág. 21 
 
 
DOIS DITOS LACANIANOS: SEUS USOS E ABUSOS 
Regina Moran ................................................................................... Pág. 27 
 
 
PASSE-SOBRE O PERTENCIMENTO 
Patrícia Possato .................................................................................. Pág. 33 
 
 
FIM DA ANÁLISE 
Walkiria Grant ................................................................................... Pág. 36 
 
 
SOBRE MEUS PASSOS 
Simone Teller Camargo .................................................................... Pág. 40 
 
 
 
 
 
 
 



4 
 

SUMÁRIO 
 
 
aCARTA/22 - FREUD EXPLICA… LACAN COMPLICA? 
EDITORIAL  
Regina Steffen ................................................................................... Pág. 46 
 

 
FREUD EXPLICA? 
Regina Steffen ................................................................................... Pág. 50 
 
 
POR QUE FREUD, A PSICANÁLISE, AINDA HOJE? 
Simone Teller Camargo ..................................................................... Pág. 53 
 
 
LACAN COMPLICA? 
Lucia Bertazzoli ................................................................................ Pág. 58 

 
UMA INTRODUÇÃO A LACAN VIA ESCRITOS. 
Regina Moran..................................................................................... Pág. 63 
 
 
PSICANÁLISE LACANIANA: UMA ENTRE OUTRAS? 
Regina Moran..................................................................................... Pág. 73 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



5 
 

APRESENTAÇÃO 
 
 
 
Esta Edição Especial d’aCarta reúne as edições do ano de 2021 e 2022 
numa edição impressa para marcar o retorno das atividades de estudo 
presenciais depois dos dois últimos anos em que estivemos operando 
exclusivamente à distância, por meio de vídeos-chamadas, devido à 
pandemia de Covid-19. 
 
O universo digital foi um recurso muito bem-vindo durante o 
distanciamento social exigido pela crise sanitária que atravessamos.  
 
Agora, com a melhora dos índices de transmissão da doença devido ao 
avanço da vacinação, torna-se possível o retorno ao modo anterior de 
estudo e da clínica da psicanálise. 
 
Nossa tendência é considerar que, uma vez implementada uma 
novidade, voltar ao modo antigo seria uma indesejável atitude 
reacionária. Todavia, cumpre observar que a psicanálise opera apoiada 
no vínculo transferencial que se sustenta na fala, no endereçamento ao 
outro das questões que desacomodam o sujeito, seja em sua vida 
cotidiana, seja no próprio estudo da teoria. Nesse vínculo a presença 
desempenha papel preponderante.  
 
A relevância da presença no que diz respeito à psicanálise não havia 
sido observada, pois nunca essa prática havia sido encaminhada à 
distância de modo tão maciço.  
 
Quando todos os atendimentos clínicos tiveram que migrar para o 
digital, não houve analista que não tivesse notado a brutal diferença. A 
concentração necessária para a chamada “escuta flutuante”, uma 
espécie de escuta distraída que em si nada tem de distraída, exige a 
presença massiva do analista.  
 
O ambiente digital, justamente pela especificidade do que nele é a 
presença, passou a requerer do analista um esforço redobrado para estar 
presente mesmo que fisicamente ausente. Desafio exigente, uma vez 



6 
 

que o analista, na sessão de análise, ocupa um lugar simbólico inusitado 
para os demais vínculos sociais. Ele deve ocupar o lugar do objeto do 
desejo, objeto cuja condição é não ter substância, lugar vazio que 
convoca o desejo do analisante e mantém a análise em andamento. Estar 
em posição de simulacro do objeto do desejo (objeto ausente) exige a 
presença física do analista, tornando-se muito difícil sustentar seu lugar 
quando sua própria presença é apenas digital, que é uma forma de estar 
lá sem estar.  
 
Do lado do analisante, a presença digital também implica 
consequências em seu processo de análise. Cada sessão representa um 
enfrentamento com o inconsciente. Fazer isso indo ao encontro de seu 
analista em seu consultório, quer dizer, locomovendo-se até lá para falar 
de modo livre aparentemente, mas em presença de alguém a postos para 
intervir em pontos insuspeitos desse falatório, expondo aquilo que 
sempre foi posto de lado, constitui uma situação na qual está em jogo 
um esforço para  
suportar esse encontro. Na internet tudo isso acontece, mas o impacto 
da presença do outro dilui-se no ambiente asséptico da tela do 
computador. O analisante está lá, o analista também, mas eles não estão 
em carne e osso, o que neutraliza bastante o caráter perturbador do 
encontro.   
 
Para os estudos, questões similares estão igualmente em jogo. A 
presença física dos colegas e do coordenador da atividade, convoca 
cada um dos envolvidos a uma presença muito mais exigente, cuja 
consequência é o estabelecimento de um vínculo transferencial mais 
consistente e um consequente envolvimento do participante muito mais 
produtivo de que se aquilo for apenas mais uma de tantas lives em que 
cada participante é mais um de muitos, cada um em seu quadrado, isso 
quando, e se, as câmeras estiverem abertas. Sair do conforto do 
quadrado, dirigir-se até a instituição, esbarrar-se com os outros, emitir 
um comentário na presença de todos, enfim, encarar as dificuldades 
para encaminhar seu desejo de estudar psicanálise, produz resultados 
mais sólidos do que aqueles nos quais as exigências do desejo ficam 
anuladas como se desejar não fosse trabalhoso, arriscado e desafiador. 
 



7 
 

Estas são apenas considerações iniciais sobre a importância do encontro 
presencial. O tema está inteiro por ser explorado e à espera de uma 
elaboração teórica que lhe dê sustentação, constituindo questão que não 
pode ser ignorada. 
 
A exigência da presença física para o adequado encaminhamento da 
psicanálise em intensão e em extensão, nos leva a pensar as questões da 
formação do analista, bem como a especificidade do estudo da obra de 
Freud, a cujo retorno, Lacan nos convoca. 
Daí os temas das duas edições d’aCarta. Sua forma impressa, 
igualmente remete às questões do registro concreto da escrita desses 
temas versus o efêmero do ambiente digital. 
 
Damos nossas boas-vindas aos que aqui retornam e desejamos a todos 
uma muito proveitosa nova jornada de estudos. Boa leitura. 
 
 
 
  
 
 

Regina Steffen 
  Campinas, maio/2022 

  



8 
 

 
 
  



9 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

aCarta 2021 
 

COMO SE FORMA UM ANALISTA? 
  



10 
 

EDITORIAL 
 

COMO SE FORMA UM ANALISTA? 
 

Regina Steffen  
 

Na abertura das atividades de estudo do ano de 2021, a ACP 
promoveu uma Mesa Redonda na qual os Analistas da ACP debateram 
o tema da Formação do Analista com os Analistas Praticantes que, aqui 
em nossa instituição, são analistas em diferentes momentos de sua 
formação analítica. 

 
A formação do analista tem particularidades que a diferem de 

qualquer outra formação profissional. Normalmente os interessados em 
psicanálise desconhecem essa especificidade. 

 
Aqueles que procuram a ACP para estudar psicanálise, são em sua 

maioria, recém-formados em psicologia ou profissionais das mais 
variadas áreas do saber. Quase sempre estão interessados em tornar-se 
analistas, ou muitas vezes já se declaram analistas formados, com 
certificado e carteirinha fornecidos por cursinhos de formação que 
proliferam atualmente, demandando nesses casos, associar-se à ACP 
para receber indicação de pacientes e, talvez, a chancela de uma 
instituição psicanalítica para a clínica que já exercem. A psicanálise 
com a qual tiveram contato é, via de regra, superficial, resumida, quase 
caricata.  

 
É natural que uma faculdade de psicologia apresente diferentes 

teorias sobre o psiquismo humano e a psicanálise entra aí como mais 
uma “linha” teórico-clínica dentre tantas. Não é função de nenhuma 
faculdade de psicologia formar analistas, e o psicólogo tem que 
conhecer, em sua graduação, tudo quanto já foi proposto em sua área 
de atuação. É dever da faculdade de psicologia, apresentar o quadro 
amplo das possibilidades de tratamento psicológico, sem formar 
especialistas em nenhuma das áreas ali apresentadas. Cabe ao futuro 
profissional escolher a área para se aprimorar. 

 



11 
 

Egressos das faculdades de psicologia e dos cursos de “formação 
em psicanálise”, via de regra confundem a clínica da psicanálise com 
uma psicoterapia. Julgam, então, que se estudarem um pouco mais de 
psicanálise, aprimorarão sua atuação psicoterápica. 

 
A clínica da psicanálise não é uma psicoterapia, pois não visa curar. 

Ela não é uma terapia do psiquismo e sim, uma análise das partes 
componentes da estrutura psíquica. Trata-se de análise que decompõe 
(como na análise química) e reestrutura o psiquismo. A psicanálise se 
propõe analisar a estrutura psíquica subjetiva, partindo da queixa 
sintomática do analisante, para promover uma mudança estrutural na 
subjetividade, uma ressubjetivação que corresponde a uma mudança da 
posição subjetiva de forma que o sintoma, até então necessário como 
uma resposta possível daquele sujeito a um conflito interno, se torne 
desnecessário. A cura, então, quando acontece, se dá por acréscimo e 
não como a restituição do estado de saúde anterior. Para a psicanálise, 
o sintoma sequer é entendido como o são as patologias na psicologia, 
herdeira da visão médica de doença. Para a psicanálise, normal e 
patológico não são polos opostos na linha da saúde.  

 
A depender do campo epistêmico (médico ou psicanalítico) no qual 

o sintoma é tomado, clínicas diferentes se estabelecem, de tal forma, 
que fazer uma análise não é a mesma coisa que fazer uma terapia de 
orientação analítica, pois o manejo clínico da psicanálise é diferente 
daquele das psicoterapias. Uma análise é o que um psicanalista faz, ao 
passo que uma psicoterapia é obra de um terapeuta. E isso não é 
meramente tautológico. 

 
Psicanalista e psicoterapeuta são clínicos formados de modos 

distintos. O roteiro que ambos têm que seguir na formação é o mesmo: 
passar pelo processo clínico, estudar determinada teoria para capacitar-
se para o exercício técnico e submeter sua atuação clínica à supervisão 
de um profissional mais experiente. Se esses três eixos roteirizam a 
formação do terapeuta, tanto quanto a do analista, onde reside a 
diferença que, ao final, terá produzido clínicas radicalmente tão 
diversas? A diferença está no tipo de formação: acadêmica e a analítica. 
A formação acadêmica forma todo e qualquer profissional (aí incluído 
o terapeuta), ao passo que a formação do analista, específica da análise, 



12 
 

funda esse novo campo epistêmico. Foi Freud quem fundou a 
psicanálise como um campo específico no tratamento de sintomas até 
então tratados, sem sucesso, pela neurologia. A psicanálise se dedicará 
a tratar o refugo, o rebotalho, aquilo que a medicina desprezava por 
considerar sem sentido, sem valor. Freud recolhe esse resto que, 
justamente, é um resto da constituição do sujeito cartesiano, o sujeito 
moderno que inaugura a ciência a partir de Descartes.  

 
Para se estabelecer como ser pelo pensamento, a operação 

cartesiana que trouxe à luz o sujeito que se sabe ser (penso, logo existo), 
precisou deixar de fora, como um resto do cálculo, a verdade relegada 
ao Deus que a garante, verdade que o sujeito desconhece, que não lhe 
diz respeito, da qual seu saber está apartado. Da divisão do saber e da 
verdade que não se sabe (Unbewusst, o inconsciente), nasce o sujeito 
moderno. A ele cabe saber e sua ciência o conduzirá à verdade que não 
lhe pertence, que não lhe diz respeito. A ciência é o meio de desvendar 
a verdade das leis da natureza, que não dependem do sujeito sempre 
rigorosamente fora de seu objeto. Não perguntemos quem estabeleceu 
tais leis porque a resposta a essa pergunta nos conduzirá 
inevitavelmente à constrangedora ideia de um Deus Garantidor das 
verdades eternas. O objetivo ignorado da ciência tem a dimensão 
prometeica de conquistar das mãos desse Deus, cada vez mais, um 
pedaço da verdade das leis naturais, objeto que, sem o saber, a ciência 
depositou Nele. A divisão que sustenta a ciência entre sujeito que sabe 
e objeto a ser sabido está fundamentada na divisão subjetiva descoberta 
por Freud e denominada “inconsciente” (Unbewusst). O sujeito humano 
é dividido entre o que ele sabe ser (consciente) e o desconhecido, o 
inconsciente, esse outro palco da subjetividade, que guarda a verdade 
daquilo que o sujeito nada sabe, daquilo que ele não reconhece como 
seu, daquilo que ele considera um Outro absolutamente estrangeiro.  

 
A fundação do sujeito cartesiano permitiu o florescimento da 

ciência moderna. As universidades floresceram e o modo acadêmico de 
transmissão do conhecimento se tornou o modelo da formação 
profissional. 

 
Freud entra em cena no final do século XIX, trezentos anos depois 

do nascimento do sujeito moderno, recolhendo os sintomas que se 



13 
 

avolumavam na forma do retorno do recalcado, retorno daquilo que 
ficou de fora da subjetividade e que a ciência professa como pertencente 
ao objeto externo, do qual o sujeito está excluído no fazer científico. 
Aquilo que é externo ao sujeito, aquilo que é da ordem da verdade das 
coisas, aquilo que é objeto e não sujeito, volta na vida do sujeito na 
forma de incômodo, sofrimento, sintoma. É neste campo que o 
psicanalista vai operar. O psicanalista opera num campo no qual objeto 
e sujeito são elementos de uma mesma estrutura. Diferentemente do 
objeto da ciência, na psicanálise, o objeto é causa da divisão constitutiva 
do sujeito. Aqui, o objeto tem tudo a ver com o sujeito, e seu manejo 
implica necessariamente a subjetividade. Como formar um psicanalista 
nos moldes acadêmicos, então? A academia é a casa da ciência. Os 
profissionais são aqueles que aí são treinados para conhecer e praticar 
as diferentes profissões. Freud dizia haver três profissões impossíveis: 
governar, ensinar e psicanalisar. Impossíveis de serem transmitidas a 
contento pela academia; profissões impossíveis pois é impossível 
formar esses profissionais. Não se pode ensinar a ensinar, a governar, 
nem a psicanalisar. Essas não são profissões. Elas são ofícios. Ofícios 
são parentes próximos das artes. A psicanálise não se ensina, ela se 
transmite. 

 
Será Lacan quem irá chamar a atenção para essa dimensão da 

psicanálise. Seu aparecimento no cenário psicanalítico se deu pela 
denúncia que ele foi levado a fazer dos desvios que a psicanálise havia 
tomado, em meados do século XX. A psicanálise praticada então, estava 
sequestrada por uma espécie de burocracia, quase acadêmica, que lhe 
tirava o valor de subversão que havia sido revelado por Freud. Perdera-
se, com isso, o caráter disruptivo da psicanálise, agora transformada 
numa “psicologia do ego”. Sua proposta é, então, proceder a um 
“retorno a Freud”, um retorno à essência da psicanálise. 

A própria formação do analista será revista nesse retorno. Ela havia 
pouco a pouco se tornado acadêmica. Professava-se uma análise 
didática diferente da análise pessoal. Esse caráter didático inseria o 
mestre universitário no consultório. Ali não se fazia mais análise pura 
e simples, mas análise didática. Entra em cena o didatismo daquele que 
sabe e que ensina aquele que não sabe. Este é pressuposto correto da 
universidade, porém não se aplica ao analisante. Como partir do 
princípio que ele não sabe? Se o saber da verdade não é sabido do 



14 
 

sujeito, sendo dele desconhecido (Unbewusst), quem sabe? O analista? 
Neste caso, o analista seria tomado como o mestre universitário e a 
análise se tornaria didática.  

 
Lacan dirá: não há dois tipos de análise. A análise é só, e sempre, 

pessoal. E mais: toda análise, se lavada a cabo adequadamente, sempre 
forma um analista. Isso não quer dizer que ao final de toda análise, o 
sujeito vai sempre escolher trabalhar como psicanalista. Mas, toda 
análise levada até seu fim, produz a transformação na estrutura 
desejante necessária para a condução adequada de uma experiência de 
análise.  O sujeito é convocado como responsável em sua 
(trans)formação. Ele não é o aluno passivo a ser adestrado pelo mestre. 
É de um ato subjetivo que a estrutura depende para se transformar. 
Formar-se analista é ato de transformação subjetiva que habilita o 
analisante a saber fazer com a verdade até então desconhecida e a que 
agora, pela análise, ele reconhece como sua. Esse é o ofício da análise 
que não se ensina, mas que se transmite por um saber-fazer que o 
analisante inventa num ato da passagem (de analisante a analista). 
Analista é o próprio analisante nesse ato de passagem, ato de 
ultrapassagem. O analista é a transformação subjetiva em ato. Nada há 
de didático, acadêmico, nesse processo. Nenhuma formação acadêmica 
opera dessa forma. 

 
Nos textos a seguir, os analistas da ACP apresentarão algumas 

considerações sobre os principais aspectos da formação do analista. 
Quais operadores conceituais sustentam sua especificidade? 

 
Lúcia Bertazzoli (analista da ACP) abordará a diferença entre o 

conceito de Escola e Universidade, para situar a diferença do ensino 
universitário frente ao ensino característico da formação analítica. 

 
Regina Steffen (analista da ACP) tratará de esmiuçar os três eixos 

que sustentam a formação do analista (análise pessoal, estudo e 
supervisão), considerando a dimensão na qual eles operam na 
transmissão da psicanálise. 

 



15 
 

Regina Moran (analista da ACP) dará destaque para a diferença 
entre o desejo de ser analista e o conceito lacaniano denominado Desejo 
do Analista. 

Desse conceito, identificado por Lacan na transformação da 
estrutura desejante do sujeito ao final de sua análise, nasce o aforismo 
lacaniano: “O analista autoriza-se por si mesmo... e por alguns outros”, 
fonte de tantos equívocos, especialmente quando se ignora o final da 
frase.  

 
Patrícia Possato (analista da ACP) fará algumas considerações 

sobre o mecanismo do Passe instituído por Lacan para que esses 
“outros”, aos quais o aforismo faz menção, testemunhem a passagem 
havida na (trans)formação ao final da análise. 

 
Walkíria Grant (analista da ACP) apresentará um texto no qual dá 

um testemunho de seu final de análise, um tocante exemplo de uma 
(trans)formação que uma análise conduz na subjetividade, indo do 
desconhecido que é impasse ao saber fazer com isso que liberta. 

 
Simone Teller (analista praticante da ACP) fará uma reflexão sobre 

a formação do analista a partir de uma análise de seu percurso como 
analista em formação na ACP, destacando a diferença entre a formação 
que se oferece e aquela que o sujeito demanda no tempo de uma 
formação já, então, em curso. 

 
Março de 2021 

  



16 
 

A ESCOLA E AS DIFERENÇAS ENTRE FORMAÇÃO 
PSICANALÍTICA E UNIVERSITÁRIA 

 Lucia B. Bertazzoli 
 

É muito bom ver vocês aqui hoje e atestar que a Causa Psicanalítica 
está a todo vapor: passados quase 120 anos da primeira proposta de 
formação do analista, feita por Freud, estamos ainda refletindo sobre 
isso, e nos encontramos aqui hoje, neste encontro virtual, no meio de 
uma pandemia severa, para falarmos do que se trata quando 
mencionamos a formação do analista. 

Vamos refletir sobre a especificidade dessa formação tendo em 
mente questionarmos qual é o nosso papel na causa analítica, qual o 
nosso posicionamento frente à psicanálise: que lugar queremos ocupar 
nela? 

O ser do psicanalista 

O ser do analista habita a pessoa do analista, mas não se confunde 
com ela, então, de onde ele vem, como se constitui, como se forma, ou, 
como se trans-forma? Transformar, do latim, prefixo “trans”: para 
além..., através de... 

A Universidade 

Em psicanálise usamos o termo “formação” em um sentido outro 
que o comumente entendido na formação universitária. No mundo 
acadêmico como o entendemos hoje, a escolha profissional, mobilizada 
por elementos identificatórios da ordem do sintoma, conduz a uma 
formação acadêmica cujo percurso pré-determinado por mestres, 
autoriza, ao seu final, a prática de um aprendizado. “Estou formado”, 
“Em que você se formou?” E perguntamos: “fazer engenharia garante 
que haja ali um engenheiro?” 

Da mesma forma, na Escola de Freud, a que hoje conhecemos 
como IPA – Associação Internacional de Psicanálise, o que forma um 
analista e o autoriza a praticar a psicanálise como profissão é um 
percurso de estudos, de análise didática e de supervisão que, atestado 
por um psicanalista designado (odidata), referenda a escolha do 



17 
 

candidato. Segue nos moldes do ensino universitário onde o aluno 
escolhe previamente que profissão quer exercer e se capacita para ela. 
E perguntamos: “seguir as regras da padronização mundial da IPA 
garante que haja aí um analista?”  

Não se trata disso a formação psicanalítica lacaniana, aquela que 
ocorre dentro dos muros de uma instituição, como é o caso da ACP; 
falamos em formação do psicanalista a partir da transmissão. 
Transmissão da psicanálise. Transmissão, palavra que vem do latim, 
transportar, transferir, transpor, trans: para além..., através de...  

E perguntamos: “transmissão de conhecimento ou de saber?” 

Faço aqui um parêntese para resgatar, com Forbes (1992), as ideias 
em torno do tema Escola, considerando-a como um pensamento: Escola 
nos remete às Escolas da Grécia Antiga, com um mestre como 
referência, a Escola de Pitágoras, de Sócrates; à Universidade nos 
referimos por seus lugares, Universidade de Bolonha, de Paris. Na 
universidade há a licença para entrar, aprender, ensinar e encerrar o 
estudo como numa caixa estanque. Na Escola não existe uma licença 
possível, para um psicanalista não existe um diploma possível, a 
formação do analista é permanente. Na universidade busca-se uma 
técnica, um saber fazer. A Escola não ensina como fazer, porém, se 
preocupa com o “savoir-y-faire”, que é o “saber viver” com o real que 
nos impacta. A universidade busca a união, o uno, o todo, forcluindo o 
Real. A Escola, acolhendo o Real, dá lugar à diversidade, à diversão, 
permite a di-versão, privilegiando a relação com o saber. Na Escola a 
transmissão é feita com a transferência, ela não esconde o sujeito e, sim, 
o nomeia. A universidade o uniformiza. A universidade é uma 
realização do “mal-estar na civilização”, a Escola é um refúgio a ele.  

E perguntamos: por que estar em uma Escola? 

A Escola de Freud 

Desde muito cedo, Freud preocupou-se em proteger a psicanálise 
da civilização, em constituí-la como uma Escola de pensamento 
independente de outras disciplinas. Já em 1902 cria a Sociedade 
Psicológica das Quartas-Feiras, constituída preferencialmente por 
membros não médicos, esperando com isso que ela permanecesse em 



18 
 

seu próprio campo, que não se tornasse propriedade de qualquer outro 
saber, especialmente da medicina e da psiquiatria. Ele criava a Escola 
Psicanalítica e preocupava-se desde então com a questão da formação 
dos analistas, determinando que a análise pessoal era recomendável 
para quem quisesse ouvir pacientes. Esse grupo deu início ao que seria, 
anos mais tarde, a IPA.  

Lacan pertenceu à ela e dela tornou-se dissidente na década de 50, 
criticando seus fundamentos e apontando para o que seria um 
esquecimento, um desvio dos ensinamentos freudianos. Propõe 
recolocar a psicanálise no caminho freudiano a partir de uma volta aos 
ensinamentos primordiais de Freud, propõe o retorno à Freud. 

A Escola de Lacan 

Lacan entendia que o analista deveria estar entre seus pares e que 
para eles desse provas de sua competência e de seu envolvimento com 
a causa analítica. Ao romper com a IPA, propõe a Escola como o lugar 
privilegiado de reconhecimento e com a dupla função de assegurar a 
manutenção da Psicanálise e formar analistas.  

Lacan fundou a Escola Freudiana de Paris em 1964, e três anos 
depois, em 9 de outubro de 1967, apresentou sua Proposição sobre o 
psicanalista da Escola (LACAN, 2003), de onde separo aqui algumas 
reflexões sobre seus principais pontos ressaltando que, decorridos mais 
de 50 anos, muito já foi questionado e dito sobre isso e, no entanto, nada 
de novo surgiu; suas proposições prevalecem nas inúmeras Escolas 
disseminadas mundo afora, com algumas modificações singulares a 
cada uma delas, ainda que continuem a ser questionadas.  

- Haveria um primeiro psicanalista que faz Escola e abre a série dos 
que o seguem, analistas que devem dar provas de que são de sua Escola 
e são por ela reconhecidos. São os analistas da Escola. 

- A Escola autoriza um psicanalista por sua formação e responde 
por ela, é lugar de transmissão, lugar de transferência de trabalho 
(analítico), que se opõe ao amor de transferência: atesta a passagem do 
trabalho alienado ao Outro do início da análise ao trabalho que o desejo 
de saber produz, ao fim da análise, o desejo do analista. Lacan (2003) 
diz: “A transmissão da psicanálise ocorre na transferência e seu ensino 



19 
 

só é transmissível pelas vias de uma transferência de trabalho.” Em 
uma Escola, há a transferência de trabalho entre seus membros a partir 
do estudo, da supervisão e da discussão de casos pela interrogação 
possível que estes espaços engendram no analista em formação. Tendo 
ao lado a análise pessoal, longe de ser um estudo baseado nas 
identificações imaginárias das formações de grupo visando o 
entendimento, a Escola propõe uma constante interrogação da posição 
subjetiva frente à psicanálise e seus propósitos. É o desejo de analista 
posto à prova permanentemente e em tempo integral. 

- “O analista só se autoriza de si mesmo - isso não exclui que um 
psicanalista depende de sua formação”: este princípio rompe com o 
modelo tradicional da IPA, em três pontos: uma análise didática não 
produz necessariamente um analista; uma análise não é didática por ter 
sido operada por um didata; um analista não se autoriza pelo seu 
psicanalista. (LEITE, 1992). 

Um analista autorizar-se de si mesmo exclui o analista didata, o que 
não significa que uma análise não seja didática. Ela o é porque ao seu 
fim há a “passagem do psicanalisante ao psicanalista”. O sujeito ao fim 
da análise é outro. Para Lacan, psicanalista é o que se produz numa 
Psicanálise mediante uma passagem. É a transmissão psicanalítica onde 
ela deve acontecer... no divã, e que trans-forma o sujeito, joga-o para-
além, para a sua relação com um saber que o ultrapassa, ou seja, algo 
que existe sem que ele o saiba, um saber que só aparece no engano do 
sujeito. Saber, não conhecimento. 

Leite (1992) conclui: “se o psicanalista é o que uma Psicanálise 
produz mediante uma passagem, não se pode verificar um psicanalista, 
mas somente psicanálises.” Lacan propõe o passe como o dispositivo 
que atesta duplamente o momento que o psicanalisante em sua análise 
vira psicanalista e, também, o procedimento institucional que verifica 
essa passagem.  

Mais tarde, após o congresso de 1978 da Escola Freudiana de Paris 
cujo tema era “A transmissão”, Lacan conclui que a psicanálise é 
intransmissível e que cada analista é forçado a reinventá-la pelo passe.  

 



20 
 

Referências Bibliográficas: 

FORBES, J. A Escola de Lacan: A Formação do Psicanalista e a 
Transmissão da Psicanálise. Campinas: Papirus, 1992. 

LACAN, J. Proposição de 9 de outubro de 1967 sobre o 
psicanalista da escola. In Outros Escritos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 
2003. 

LEITE, M. P. S. As propostas da proposição. In Jorge Forbes (org), 
A Escola de Lacan: A Formação do Psicanalista e a Transmissão da 
Psicanálise. Campinas: Papirus, 1992. 

 
 
 

 

  



21 
 

OS TRÊS EIXOS DA FORMAÇÃO DO ANALISTA 
 

Regina Steffen 
 
Lacan surge na cena da psicanálise através das duras críticas que 

faz à clínica psicanalítica praticada em meados do século passado. Essa 
clínica desvirtuada decorria de um entendimento teórico deturpado da 
descoberta freudiana, questão que implica de perto a formação do 
analista. 

 
A acusação que ele faz aos pós-freudianos é de terem gradualmente 

anulado a virulência do inconsciente, domesticando o desejo na forma 
de uma vontade perfeitamente realizável.  

 
O caráter disruptível do desejo inconsciente se esvai pela ação de 

um ego forte capaz de dominá-lo. Uma vez atingido o desenvolvimento 
pleno da fase genital, o amor oblativo garantiria a fusão dos amantes. 
Não encontrar esse paraíso perdido seria sina do neurótico, cujo 
impedimento se deveria ao caráter doentio do recalque. Mas, esse mal-
estar poderia ser revertido pela análise conduzida por um analista 
formado na burocracia da análise didática, capaz de transformar o 
analista num modelo ideal a ser oferecido para a identificação do 
paciente.  

 
A psicanálise, cuja descoberta reside na subversão do sujeito da 

consciência, havia se transformado numa “psicologia do ego”, cujo 
objetivo era fortalecer as defesas do ego para que o lixo jogado no 
inconsciente não desse mais as caras. Tratava-se de fechar bem a lixeira, 
dominar o id e fortalecer o ego. 

 
É diante de um tal cenário que Lacan vai propor seu famoso 

“retorno a Freud”, retorno aos textos de Freud - que naquela ocasião já 
nem eram mais lidos - a fim de recuperar a essência da descoberta 
freudiana. Essa volta aos textos originais dará início ao ensino lacaniano 
que se estendeu por mais de 30 anos, sem nunca ter abandonado esse 
objetivo. Não se tratava de considerar o texto de Freud como um texto 
sagrado a ser repetido com subserviência religiosa, mas de fazer uma 
volta completa até a recuperação da origem subversiva da psicanálise e 



22 
 

isso contando com todos os recursos aos quais Lacan tinha acesso em 
seu tempo, que já não era mais tempo de Freud. Outros saberes estavam 
em cena agora. Freud havia inaugurado um saber específico sobre a 
subjetividade. Tratava-se, então, para Lacan, de recolocá-lo em seu 
lugar único, sem confundi-lo com a psicologia, a medicina, a filosofia, 
as ciências sociais... 

 
No coração dessa odisseia está a questão da transmissão da 

psicanálise. Transmitir a psicanálise implica tanto o ensino teórico 
quanto a formação do analista. Como se ensina psicanálise? Como se 
forma um novo analista? 

 
Em todas as formações acadêmicas, se o aluno cumprir o programa 

de estudos, ao final de um prazo definido de antemão, ele estará 
formado. Ao final do curso o aluno terá acumulado suficiente 
conhecimento em determinada área do saber e terá aprendido a 
desempenhar uma técnica específica que outros mais experientes lhe 
ensinaram. Seu diploma o autorizará a praticar sua profissão. 

 
Nada disso é válido para a formação do analista. Muito embora a 

psicanálise possa ser transmitida como um conhecimento acadêmico, 
isso não forma um analista, cuja autorização nunca é dada por um 
diploma ou um certificado. Não se certifica um analista por ele ter 
cumprido algum programa de estudo, ter feito certo tempo de análise e 
outro tanto de supervisão. A formação do analista não se resolve pelo 
cumprimento de um programa acadêmico.  

 
Em seu retorno a Freud, Lacan traçará as linhas mestras dessa 

formação: análise pessoal, estudo teórico e supervisão da prática 
clínica. 

 
Quanto à análise, Lacan vai postular que ela não se divide em 

didática e pessoal. Ela é sempre análise pessoal que, levada a cabo, se 
verifica didática, o que não significa que ela sempre produza um 
analista voltado à prática clínica, mas ao final de qualquer análise 
pessoal, está-se em presença de uma estrutura de desejo transformada, 
o que Lacan chamou de “Desejo de Analista”. Não se trata de desejo de 
ser analista, de trabalhar com isso. A denominação “desejo de analista” 



23 
 

indica que o desejo teve sua estrutura neurótica alterada para uma outra, 
só alcançada pela via da análise. É esse tipo de estrutura desejante que 
possibilita a escuta capaz de conduzir a análise de outro sujeito (o 
analisante) de modo a levá-lo a essa transformação desejante. Tornar-
se analista é ato do analisante passando a analista. Ninguém, senão ele 
próprio, responde por esse ato inconsciente, do qual tampouco sua 
consciência é senhora. Daí a afirmação lacaniana: “o analista só se 
autoriza por si mesmo... e por alguns outros.” Isso implica que essa 
autorização não lhe vem de um diploma ou certificado. Ninguém tem 
legitimidade para decidir quem é ou não analista. No entanto, isso não 
caracteriza uma terra de ninguém. O que autoriza o trabalho do analista 
é primeiramente sua própria análise, cuja eficiência se prova em sua 
clínica. É seu trabalho que atesta e autoriza o analista. Autorizar-se por 
si mesmo é autorizar-se por seu trabalho, por sua clínica, por aquilo que 
está dado em seus analisantes. Em segundo lugar, o analista se autoriza 
pelo reconhecimento de seus pares, daqueles poucos com os quais ele 
convive no âmbito das instituições de psicanálise. Ou seja, não basta 
que ele se declare analista ou que julgue seu trabalho analítico, se isso 
não for reconhecido pelos pares. Um Napoleão que não é reconhecido 
pelos outros, não passa de um Napoleão de hospício.  

 
Além da análise pessoal levada a esse grau de precisão, a formação 

do analista depende de uma sólida e consistente formação teórica, não 
como acúmulo de conhecimento, mas como reformulação de seu modo 
de pensar. O ensino de Lacan é formador do analista na mesma medida 
que a análise pessoal, uma vez que seu ensino é feito para reformular o 
modo de pensar, correspondendo, na dimensão da teoria, à 
transformação da estrutura desejante que a análise produz. Aqui, trata-
se de abalar a cegueira intuitiva, convocando à volta por trás da 
estrutura, lá onde habita a lógica que sustenta a dimensão simbólica, 
onde a fala é som que se equivoca, duplo sentido, tropeço, enrugamento 
da palavra, criação de novo significante. Há que se testar sem fim a 
capacidade do analista de estar alerta para o novo, para o avesso do 
aparente. No que diz respeito à dimensão teórica, a formação é exercício 
contínuo, não acaba, não tem fim, uma vez que o estudo se faz no 
endereçamento ao outro, levado a cabo na transferência de trabalho. 
Ninguém é analista de uma vez por todas. Ser analista é ato a ser 
renovado a cada vez. O estudo constitui a transmissão continuada.  



24 
 

 
A reforma do entendimento que Lacan visa em seu ensino tem a 

finalidade de habilitar a escuta do analista na lógica em operação no 
inconsciente para que seu mais além possa ser alcançado. Projeto 
ambicioso, que dá a verdadeira medida do manejo que está em jogo na 
clínica psicanalítica: uma clínica da fala que precisa ultrapassar os 
limites da lógica em ação na consciência. A lógica que comanda nossa 
fala consciente é a lógica formal aristotélica. Lógica de forte caráter 
intuitivo, apoiada na estrutura gramatical das frases, que convoca o 
sentido como eixo da comunicação. Seu exemplo clássico:  

Todos os homens são mortais.  
Sócrates é homem.  
Logo, Sócrates é mortal. 
 
Posicionado no registro consciente, o analista precisa ser capaz de 

escutar e intervir a partir da lógica em operação no inconsciente. Aqui 
não existe a gramática e a lógica que melhor lhe cabe é a lógica 
moderna, contra intuitiva, lógica matemática, feita de letras. Seu 
exemplo clássico: 

E = mc². 
 
A lógica da consciência serve à comunicação que se dá pelo 

intercâmbio do sentido. Ela sustenta as trocas intersubjetivas. Já a 
psicanálise é técnica intrassubjetiva.  Na clínica analítica não se tem 
dois sujeitos interagindo. O analista ali, se bem posicionado, não conta 
como sujeito. O único sujeito em questão é o sujeito do inconsciente. 
Ele tampouco é a pessoa do analisante. O sujeito do inconsciente é o 
espaço que se abre entre o que se fala e o que se escuta, ele é corte, 
buraco onde a fala, ecoando, produz o novo. A lógica em operação no 
ato analítico inventa um sentido outro que permite escutar aquilo que 
no dito ficou esquecido por trás do que foi ouvido. 

 
Esse trabalho de (trans)formação que o ensino promove, convoca 

a subjetividade inconsciente do mesmo modo que a análise. Aprender 
psicanálise não é acumular conhecimento. Trata-se de construir um 
saber. A pessoa acumula conhecimento, o sujeito do inconsciente 
inventa o saber em ato. 

 



25 
 

O fato de a formação analítica não se dar por via acadêmica, não 
significa que a formação acadêmica lhe seja inútil. Pelo contrário, 
quanto maior a formação acadêmica, mais ampla a perspectiva pela qual 
a subjetividade se expressa. Freud recomendava uma sólida formação 
literária, filosófica. Lacan, por sua vez nos lega a inegável evidência de 
que quanto maior o alcance do conhecimento, mais ferramentas o 
sujeito tem para a reconstrução teórica que de cada analista é esperada. 
A análise pessoal transforma a estrutura desejante de modo a 
instrumentalizar a escuta clínica que será guiada pela teoria a ser 
reinventada. Análise pessoal e estudo são partes integrantes do mesmo 
processo: a transmissão da psicanálise. Em ambos a subjetividade é 
convocada em primeiro plano. 

 
O terceiro eixo da formação do analista é a supervisão de sua 

clínica. Supervisão não é sinônimo de ensino prático. Seria mesmo 
impossível um ensino prático da análise. Quando o supervisionando 
relata o caso ao supervisor, aquele ponto em questão, aquela fala do 
analisante, já passou e nunca mais se dará do mesmo modo, no mesmo 
contexto. Não é possível ensinar como intervir, pois a intervenção é ato 
da subjetividade em cena naquele momento transferencial específico e 
irreproduzível. Para o analista em formação, a supervisão faz as vezes 
de uma análise de sua prática clínica, para a identificação dos possíveis 
pontos cegos, ou surdos, que constituem impasses com os quais o 
analista pode se deparar e diante dos quais sua escuta emperra e a 
análise não avança. O supervisor, como o analista, está situado para 
escutar o impasse daquela escuta e, se necessário, remeter o analista à 
sua própria análise para, ali, abordar aquele ponto que o está 
impossibilitando de escutar o analisante. Supervisão e análise pessoal, 
operam ambas na transferência, em ambiente privado e íntimo, em que 
o sujeito se dirige ao Outro como um sujeito-suposto-saber. 

 
Além desses três pilares, creio que a formação exige um quarto, 

que aqui na ACP, chamamos de Seminário Clínico. Trata-se do estudo 
de caso, momento fundamental da formação, no qual os analistas 
articulam a teoria com sua clínica. Assim como no estudo, mas de modo 
muito mais preciso, o analista, a partir dos impasses ou mesmo dos 
achados de sua clínica, reinventa a teoria, agora em nome próprio, 
articulando conceitos com o vivo de sua clínica, sem repetição vazia de 



26 
 

um conhecimento teórico. Esta é a hora de produzir saber. No 
Seminário Clínico, é o caso que o convoca a pensar a teoria e apresentar 
aos pares sua elaboração. A psicanálise nasce da clínica e assim ela 
avança na formação de cada novo analista. Do mesmo modo que o 
estudo teórico, o Seminário Clínico é atividade a ser feita com os 
demais da instituição. Essas não são atividades privadas como a análise 
pessoal e a supervisão. A transferência, nesses casos, é com a própria 
teoria, constituindo-se em transferência de trabalho, a se sustentar pelo 
endereçamento aos outros. 

 
Análise pessoal, estudo teórico, supervisão e estudo de caso, são os 

pontos de apoio da transmissão da psicanálise. Formar-se analista é 
passar por uma transformação da estrutura neurótica desejante. Trata-
se de atravessar o enquadre inconsciente do mundo subjetivo, 
transformando o paralisante desejar neurótico que expressa um gozo 
mortífero, num desejo que movimenta o gozo da vida. Nessa verdadeira 
odisseia da qual o desejar sai transformado, percorremos o longo e 
difícil caminho que nos leva de volta ao ponto de onde tínhamos 
partido. Retorno às obras seminais e retorno à nossa própria origem 
subjetiva, estudo e análise pessoal, verso e reverso de um longo 
percurso para o qual apenas nossa subjetividade nos serve de guia. 

 
  



27 
 

DOIS DITOS LACANIANOS: SEUS USOS E ABUSOS 

Regina C C P Moran 
 

Em 10 de junho de 1964 Lacan dizia sobre a formação dos analistas 
estar na ordem do dia, apontando que os princípios escapavam. Mais de 
meio século depois e ela continua na ordem do dia ainda com questões 
de princípios. 

Dirigir-me a leigos no assunto, se é que aos participantes essa 
palavra se aplique em algum grau, aumenta minha dificuldade, pois 
exige trazer na fala o que se escreve em letras. Lacan nos fornece nessas 
letras e suas funções, seus matemas, pontos de ancoragem que evitam 
um deslizamento fugidio da transmissão de seu ensino. É da experiência 
que tive quando iniciei meus estudos de Lacan e, considerando a 
possibilidade de que aqui haja leigos, que eu, nesse caso, almejo 
despertar a curiosidade que os possa iniciar nessa aventura.  

Minha incumbência recaiu sobre um conceito e um aforismo que 
ensejam usos e abusos devido aos enunciados induzirem facilmente ao 
erro, aliás em assuntos tão repisados como o Fort-da de Freud. 

O conceito “desejo de analista” e a indução ao erro que mencionei 
é aqui evento esperado, trata-se de levar à equivalência o conceito com 
o desejo de ser analista. 

O aforismo é um convite ao erro, trata-se de: “o analista não se 
autoriza senão de si mesmo” e a indução errônea é tomar essa frase 
como a de uma auto autorização, para além de necessária, suficiente. 

Comecemos pelo desejo de analista. Querer ser analista, desejar ser 
analista pode ser a razão de alguns para estarem aqui hoje. Já foi falado 
sobre a Escola e sobre o tripé da formação, acrescentando o quarto 
elemento do estudo de casos. 

Os dois pontos que vamos abordar estão intrincados na análise 
pessoal. 



28 
 

Então precisamos falar primeiro da análise. 

A análise ocupa-se de um saber no qual consiste o inconsciente, 
desse saber dito inconsciente. A análise do ego é outra coisa, o ego é 
outra coisa e não trataremos de esclarecer isso hoje, ainda que haja 
muito a dizer sobre o ego. Apesar da análise do ego ser mais divulgada, 
e estar na base de tantas psicoterapias e métodos de autoajuda, o 
aforismo e o conceito os quais me proponho a introduzir, devo adiantar, 
dizem respeito ao inconsciente. 

O inconsciente como substantivo, enquanto podendo instalar uma 
desarmonia numa insistente repetição que, de forma contingente, pode 
parasitar o funcionamento do sujeito no cotidiano. O sujeito que, ao 
mesmo tempo em que é o sujeito, funciona como dividido. Dividido em 
suas posições com relação à linguagem: o sujeito que fala, ainda que 
reivindique ser uno, está ligado a esse outro sujeito que é o do 
inconsciente e que depende de uma outra estrutura linguageira, 
nomeada alíngua. É a descoberta do inconsciente! O sujeito não é 
sujeito senão do assujeitamento ao campo do Outro. 

Alguns podem conviver com essa instância parasitária sem que isso 
resulte em um estado patológico. Para outros, a insistência desse saber 
manifesta-se por uma variedade de inconvenientes. Esse inconsciente 
não é um conhecimento, não está escondido para ser descoberto, o 
sujeito não o porta como a algo a descarregar. O inconsciente é um saber 
desarmônico, pois não é um saber do sujeito. Esse dele nada sabe e na 
preguiça nada quer saber. É para decifrar a instância da letra que fala 
pelo significante que a análise trabalha. 

Não exclusivamente pelas razões citadas, mas também por elas, a 
confiança que o analisando deposita comporta a questão de como ela 
acontece, ou não. Dependerá do analista ser autorizado pelo analisando 
como sujeito suposto saber, mais um conceito que apenas 
tangenciaremos e pode ser lido de forma enganosa. Algumas técnicas 
propõem “o sujeito suposto saber” como tendo autoridade, oferecendo 



29 
 

soluções rápidas ao menor custo, via produtos formatados, para grande 
parte dos “problemas” de ordem psíquica. 

 Entretanto vale adiantar que quando há sujeito suposto saber há 
transferência, e se esse sujeito já chega encarnado pelo analisante em 
qualquer pessoa, crença ou religião, então possivelmente o início da 
análise será dificultado. Preconceitos sociais, elementos do debate 
científico, uma certa confusão que existe no conceito do que seja uma 
análise, a grande exposição aos podcasts de analistas das mais variadas 
escolas, contribuem nesse sentido.  

Finalizando seu artigo, sobre o cognitivismo no antilivro negro da 
psicanálise, Leguil-Badal nos esclarece sobre a dialética criadora e a 
função do sintoma na psicanálise. Estar preso a uma fala primitiva que 
responde à alienação do sujeito pode interditar a abertura dialética, essa 
abertura em busca de um estado a inventar, dependente da entrega do 
analisando ao princípio da associação livre. Essa sempre muito 
paradoxal. O sintoma está longe de ser um problema lógico a ser 
resolvido, tratado, é dele que o analista parte para transformá-lo, 
tomando suas manifestações a serviço do saber que operará a 
transformação no sinthoma que consiste em sair da alienação que o 
submete a dificuldades e a tudo aquilo que possivelmente ele levanta 
contra si mesmo. Esse fazer repetidamente o que se repudia em 
detrimento do não fazer o que se propõe realizar. 

Não se trata de diagnóstico de estrutura neurótica histérica ou 
obsessiva, psicótica ou perversa, em cada caso o estado-alvo, ou a cura, 
não se inscrevem como normatizações, a saída da prisão do sintoma é 
tão singular como o é sua constituição. 

No laço entre o analista e o a analisando a confiança tem função 
indispensável. Esse autorizar-se falar tudo e entregar-se à associação 
livre, tomar o tempo, aguardar a construção dos tempos, renunciar à 
racionalidade de um discurso coerente... É na sua formação que o 



30 
 

analista conquista um saber em torno do que essa confiança se 
desenvolve: 

● Em torno de um saber por onde conduz seu analisando a um 
encontro, no qual há um retorno, esse retorno depende da experiência 
que só poderá ser transmitida ao analista na sua análise pessoal. 

● Na sua análise pessoal é que a finalização dos retornos como 
analisando, que um chega, um basta poderá ou não inaugurar o desejo 
de analista. Sublinhando não se tratar necessariamente do desejo de ser 
analista, e tampouco de ser suficiente para tanto. A declaração de fim 
de análise pelo analisando, esse basta, não é garantia dessa passagem. 

E é Lacan que nos dirá: “quem não está enamorado de seu 
inconsciente erra”. E sendo assim nos possibilita errar, pela primeira 
vez na história isto é recusar amar nosso inconsciente, pois, enfim, é um 
saber do tipo maçada. E para saber esse saber o analista deve passar por 
diferentes discursos. Esses discursos, Lacan os articulou e são tratados 
em um seminário, eles permitem diferenciar agentes da fala numa 
rotatividade entre a histérica, o mestre, o universitário e o analista. O 
desejo de analista é a chave de entrada no discurso do analista. 

Para isso, sustentando-se nos pilares da sua formação numa escola 
que articulará essa função em que a escolha do analista, a escolha de o 
ser, não pode daí senão depender. E pela simples razão de que: se o 
analista não se autoriza que de si mesmo, ele não pode com isso que se 
autorizar de outros também. A ligação do saber que se inventa e do 
saber que se escreve na escola. 

Lacan, sobre o saber inconsciente, que justifica a construção do 
conceito de alíngua, essa que quebra o silêncio que instaura uma 
desarmonia, fala não de um conhecimento, mas de um saber que se 
define pela conexão de significantes. Esse saber desarmonioso e 
escondido na conexão de dois significantes que servem para representar 
o sujeito um para o outro. O saber é esse que não se sabe, esse que a 
análise busca. O desejo de analista figura na passagem ao discurso do 



31 
 

analista. É um discurso no qual o analista ocupa o lugar de agente, como 
causa de desejo, e recolhe do trabalho do analisando um saber da 
estrutura que ali ocupa o lugar da verdade. Isso permite ao analista 
convocar o sujeito na produção de uma emergência sincrônica. Essa 
onde ele se livra é também onde se depara com situações embaraçosas. 
Como isso se dá? No funcionamento da estrutura de linguagem, 
enigmática, pois se articula dissociando as palavras de seu significado 
corrente. 

Pela própria experiência de sua análise, e só por ela, a singularidade 
do pensamento inconsciente é um não saber do analista quando trabalha 
no deslizamento da demanda e do desejo, nesse funcionamento 
sincrônico de duas estruturas de linguagem: a corrente e alíngua.O 
analisando fala na gramática da primeira e o analista escuta preparado 
e ocasionando a emergência da gramática da segunda. 

A análise em extensão espera no quesito de saber que seja um douto 
saber, para esse saber convergem o estudo pessoal e seu complemento 
na participação ativa na Escola, lugar de transferência de trabalho. Já a 
análise em intensão exige do analista, na sua prática, que esse saber 
entre em função na chamada douta ignorância. Essa ignorância é um 
saber fazer como propiciar o reencontro para o analisando nesse lugar 
que já esteve em sua análise pessoal. Saber o que se está fazendo para 
alcançar um saber que não se sabe e nada se quer saber dele. 

Assim é que na análise em intensão esse estado da douta ignorância 
permite essa vivência da subjetividade que inclui o sujeito e o 
psicanalista, na experiência da transferência. É esse fenômeno essencial 
no trabalho de análise, fenômeno ligado ao desejo, desejo de analista, 
que lhe permite ser o agente de um corte interrompendo a relação de 
significante a significante, na produção do começo de um saber que é 
suposto. 

Para concluir, o desejo de ser analista não autoriza senão engajar-
se na formação via o tripé análise pessoal, estudos e supervisão, que 



32 
 

pode resultar na mudança de sua estrutura desejante. Trata-se então da 
travessia do fantasma do fim da análise a inaugurar o desejo de analista.  
Essa travessia então está na gênese da primeira parte do aforismo: o 
analista não se autoriza que de si mesmo. Mas, vem a segunda parte: 
ele não pode com isso que se autorizar de outros também. Para sinalizar 
essa segunda parte entra o dispositivo do passe.  

 

Referências Bibliográficas: 

LACAN, J. (1966). Escritos. Rio de Janeiro: Zahar, 1998. 
______. Seminário 21, Les non-dupes errent. Inédito (1973-1974) 
______. (2005). Meu Ensino. Rio de Janeiro: Zahar, 2006. 
______. (2001).  Outros Escritos. Rio de Janeiro: Zahar, 2003. 
______. Os Quatro Conceitos Fundamentais da Psicanálise 

(1964). Livro 11. 2 ed. Rio de Janeiro: Zahar, 1998. 
______. Seminário 17, O Avesso da Psicanálise (1969-1970). Rio 

de Janeiro: Zahar, 1992. 
LEGUIL-BADAL, C. Sur le cognitivisme. In: L’Anti livre noir de 

la psycanalyse, sous la diretion de Miller, J.A. Éditions du Seuil, 2006. 
  



33 
 

PASSE-SOBRE O PERTENCIMENTO 
                                                                        Patrícia Ribeiro Possato 

 
O Passe foi proposto por Lacan como um dispositivo para as 

Escolas assegurarem-se da formação dos analistas (1). Testemunho de 
passagem de analisante a analista, do percurso próprio e específico de 
cada um. Dá prova do Ato psicanalítico. A psicanálise pura é a que tem 
como “produção” UM analista. Discurso do analista operando. Se para 
Lacan os “Analistas Didatas” só podem ser reconhecidos a posteriori; 
se formam-se analistas em seus divãs, então ele mesmo é um analista. 
Importante para se ter notícias em atos dos associados clínicos das 
Escolas.  

Em analogia, numa “cadeia significante”: passes, escritos, 
produções, seminários, representam a Escola para um outro 
“significante” indicando a Escola. Interessante visto que só pede o passe 
quem se interroga sobre a formação, quem se enlaça numa Escola. De 
uma pertença; de um pertencimento que se trata, entre “outros”. 

Pelo seu aspecto disruptivo, per si, o Passe coloca os passadores e 
a Escola a se interrogarem, a se surpreenderem, a se emocionarem, a se 
sensibilizarem pelo sofrimento humano e pelos desdobramentos da 
Análise. Que através da condição transformadora da Psicanálise nunca 
percamos o entusiasmo, a surpresa, sempre diferença (marco da 
subjetividade). Nesse sentido, é pela Transferência de trabalho que 
surge o mote, a mola de desejo de desejo que move, sem nome, em 
movimento, puro objeto a.  

Pedido de mudança de Grau que aqui representa um degrau, um 
lugar que o/a analista ocupa naquele momento e deseja responder por 
ele dentro de uma Escola. Fora disso seria busca de reconhecimento 
imaginário. O analista que quer testemunhar sua passagem viveu um 
esvaziamento em muitas e muitas camadas trabalhadas. De um sujeito 
prevenido que se trata (2)  

Do lado da Escola, escutar os testemunhos é um privilégio: riqueza 
de significantes rearranjados, afetos realocados, ser transformado (des-
ser). Oportunidade.  



34 
 

Que a centelha poética (3) que opera esteja sempre presente, como um 
presente. 
Poesia de mim 
Quando o corpo amolece 
A alma esmorece 
Não sei 
Escrevo 
Ando ao redor de mim 
Ando abrindo um caminho 
Sinto uma sensação estranha  
Me vejo 
Quase quero me pegar 
Estender o braço 
Alcançar com a mão 
Num ser dividido pus flores 
E reguei com lágrimas  
E me colhi 
Choro 
Choro e penso 
Penso e sinto 
Sinto meu corpo 
Sinto meu dia 
Escolho um lugar 
Me sento  
Olho e escrevo  
Escuto o vento 
 



35 
 

Referências Bibliográficas: 

● Lacan, J. Acte de Fondation, Ornicar? e Ato de Fundação - Outros 
Escritos, Jorge Zahar Editor 

● Lacan, J. Seminário XV - Ato Psicanalítico, Inédito 

● Lacan, J. A Instância da Letra no Inconsciente.  Escritos, Jorge 
Zahar Editor 
 
  



36 
 

FIM DA ANÁLISE 
Walkiria Helena Grant 

 

Existem várias maneiras de abordar o fim de uma análise. Podemos 
falar do fim de uma análise, por exemplo, do ponto de vista do término, 
de um fim de encontros entre analista e analisando que se propunham 
analisar um relato de sonhos, de vivências das falas de um passado 
remoto que ainda retumbam no presente... Mas, o que buscaremos aqui 
é focar a questão do fim de uma análise do ponto de vista de um término, 
marcando uma interrupção de encontros entre o analista e o analisante. 

Freud, no fim de sua vida, escreve “Análise Terminável e 
Interminável” em 1937, e, com este título, indica-nos um fim que 
poderia ser um não fim... análise interminável... Poderia haver um 
retorno destes encontros entre analista e analisando... 

Retomemos a questão de fim de análise. Existem mais de uma 
maneira de abordar o fim de uma análise: podemos falar de fim de 
análise de um ponto de vista de um texto analítico, acabo de escrever a 
apresentação do texto que lerei amanhã sobre o fim de uma análise, 
pode ser um depoimento sobre o meu fim de análise, pode ser um 
questionamento sobre se existe, ou não, um fim de análise... 

Numa perspectiva prática, o fim de uma análise ocorre quando 
analista e analisante não mais se encontram.  

Haveria parâmetros que pudessem balizar o fim de uma análise?  
O “Passe” foi um dispositivo articulado pela Escola Lacaniana, 

quando o passante faz um depoimento sobre sua história de vida 
jogando luz sobre significantes que marcaram sua história, eu diria 
significantes-nós, significantes cristalizados que mantinham o sujeito e 
seu sintoma-sofrimento como uma dor petrificada!  

 Passar pelo passe é fazer um depoimento diante de pares capazes 
de escutar as mudanças vividas em uma vida, marcada a ferro e a fogo, 
em carne viva! 

Ter tido a oportunidade de entrar em contato com a “obra 
freudiana”, e, mais tarde, com a “lacaniana”, não foi sem consequências 
na minha vida, na minha formação como sujeito desejante! Ler, pescar 



37 
 

algo do passado, rever, reescrever... Mais do que isto, viver o processo 
de análise, motor fundamental de movimentos e mudanças! 

Desejo pescado num mar revolto de dores e sofrimentos que 
buscavam uma direção. Minha análise começava... 

Meu nome foi escolhido para ser “Walkiria Helena” porque não 
nasci como o falo desejado, o menino, o Wagner Roberto – tão esperado 
pelo meu pai. Carreguei o “W” como a marca do que eu não era... O 
que eu podia era manter o cabelo curto, corte “Joãozinho” que por um 
tempo eu deixei existir... isto deixava meu pai feliz!  

E eu? Menino eu não podia ser, mas podia ser a primeira aluna da 
classe... Estudava muito, amava ler, visitar novos mundos, via leituras! 

 Recebia medalhas no final do ano que nunca foram valorizadas por 
ele! Eu não conseguia encarnar o “falo-menino tão desejado”. Minha 
mãe ocupava o lugar de plateia! 

Esta família nuclear - pai, mãe, duas irmãs e eu - vivia em torno do 
estudo e da costura... o pai, trabalhando muitas horas fora de casa... E 
para mim, sempre que um retalho de pano caía no chão, era a dica para 
inventar uma roupinha para minhas bonecas! 

Cresci ouvindo a musicalidade da língua árabe, língua usada entre 
minha mãe e a família nuclear dela: a dança era partilhada, mas não o 
significado das palavras! Eu e minhas irmãs ficávamos assistindo, de 
fora, àquela conversa entre a minha mãe e sua família... 

 Língua cifrada, lugar de não pertença...  Vivência de ser de fora, 
de fora do grupo familiar! 

E a língua, como código, volta a ocupar um lugar de destaque na 
minha vida:  não aqueles significantes dos quais eu nada entendia, 
aqueles significantes que me colocavam na posição de exilada, mas 
agora no lugar de laço amoroso... a musicalidade da língua inglesa se 
fez laço... atou nós... o árabe, o inglês, o português!  

Esta vivência de “estar fora” foi marcante na minha vida, e uma 
corrida para alcançar o “bonde da pertença”, aquele que permitiria um 
laço familiar era sempre desejado! Mais tarde, entrei muitas vezes em 
círculos que partilhavam uma língua na qual eu não era fluente, mas a 
dor “de não pertencer” foi-se embora! Pescava um significante aqui, 



38 
 

outro ali, o suficiente para estar junto, para participar de uma reunião 
entre pares... 

Num salto no tempo, retomo o final de minha análise: tive um 
sonho... estava numa floresta, muitas árvores, flores, cantos de 
passarinhos..., mas eu via esta floresta “de fora”, eu assistia àquele 
mundo maravilhoso.    

Agora, relato meu último sonho, que marcou o final de minha 
análise! 

Neste sonho eu carregava uma moldura à frente do meu rosto... Eu 
enxergava o mundo através da abertura delimitada por aquela moldura, 
que eu carregava na mão. E, o que eu via era um mundo lindíssimo... 
Flores cobrindo um campo enorme, árvores, coelhos, borboletas... E eu, 
segurando aquela moldura e querendo explorar aquela beleza... De 
repente, descobri que eu podia jogar aquela moldura fora... Ainda hoje 
tenho a lembrança do gozo explosivo que vivi naquele momento! Pura 
liberdade! 

Mais do que isto! Hoje posso dizer que eu não nasci como o falo 
desejado para o meu pai, carreguei a marca do “W” que se fez Walkiria, 
e pude ser reconhecida e valorizada pelo meu percurso de vida. 
 

O PASSE: MARCO DE MUDANÇA 
“O Passe” como um procedimento de marco de mudança de grau, 

diante dos pares de nossa Instituição Psicanalítica – ACP -, Escola 
Lacaniana, merece ser cuidadosamente estudado, com vistas à 
elaboração de um caminho que ateste, para nossa Escola, o 
reconhecimento desta solicitação! Ou seja, que possamos estabelecer 
diretrizes que sejam suficientemente balizadas para que os passadores 
reconheçam, naquela solicitação particular, se aquele pedido carrega 
um “saber fazer” demonstrado nas instâncias da Escola. 

Se uma análise chega ao fim, produz um sujeito transformado, um 
ANALISTA. Isto não quer dizer que este sujeito opte por ser um 
analista enquanto profissão.  Esta transformação ocorrida no processo 
de análise acarreta um desejo novo, um desejo de analista.  



39 
 

Num dispositivo oferecido pela Escola, o passante testemunha um 
romance de mudança... 

Viver o testemunho do passe, diante dos passadores, é atestar a 
possibilidade de transformação, de reescritura possível de um destino 
que vinha sendo talhado a ferro e a fogo, em brasa quente... 

Com Vandré, destaco a importância do fim de uma análise, do fim 
necessário que ressignifica, que junta fios e que redesenha uma história 
de vida... 

“Vem, vamos embora, que esperar não é saber 
Quem sabe faz a hora 
Não espera acontecer...” 
 

  



40 
 

SOBRE MEUS PASSOS 
 

Simone Teller Camargo 
 
Ao pensar sobre a questão da formação do psicanalista para a 

atividade inaugural de 2021 da Associação Campinense de Psicanálise, 
voltei-me para a minha história, a minha formação e o percurso que 
venho seguindo nesta Escola. 

Meu primeiro contato com a psicanálise foi na universidade, aliás, 
foi com a psicanálise lacaniana e logo, também, com a ACP, já que um 
membro desta havia desenvolvido um trabalho por lá e ainda ouvíamos 
falar sobre ele. Minha graduação foi em Psicologia e, um ano após seu 
término, cheguei por aqui. 

Comecei a frequentar a ACP em 2006 participando de leituras e 
seminários, e ao final de 2008 decidi fazer o pedido para me tornar 
Membro Optante.  

Neste mesmo ano, em um texto publicado em “aCarta”, cujo tema 
era a formação do analista, nossa colega, hoje não mais associada à 
ACP, Renata Falivene, levantava questões importantes sobre a 
formação do psicanalista e trazia notícias das formações dos analistas 
em andamento na Escola e uma dessas notícias foi o meu pedido de 
formação e suas especificidades. O texto a que me refiro se chama “Giro 
de perspectiva: Da formação do analista às formações de analistas”, e 
ao fazer esse resgate histórico em busca do meu percurso e sobre como 
acontece a formação na ACP, encontrei o texto da Renata, ela nos diz: 
 

[...] não digo que a instituição se responsabiliza pela formação que 
oferece, o que seria equivocado, como se isso se pudesse oferecer, mas 
que tem sua responsabilidade na medida em que participa dessa 
formação, seja propondo leituras, seminários, carteis, discussões 
clinicas, seja ratificando enfim a participação de seus membros nos dois 
graus de analistas. (Falivene, aCarta, 2008, p.18). 

 



41 
 

Tendo a questão de como se forma um analista e pensando como a 
ACP pensa esta formação, meu primeiro questionamento é sobre o 
próprio termo: formação. 

A formação é um termo que pode nos induzir a confusões, já que 
dele podemos entender que há uma forma, um caminho a ser perseguido 
para se chegar à formação, um currículo, e, ao final deste, estaríamos 
prontos a analisar, a abrir um consultório, e não se trata disso.  

A formação começa com a responsabilidade de escolher a Escola 
que quero frequentar, e à qual quero me associar, o seminário ou a 
leitura de que vou participar, quando escolherei ler tal livro, ao escolher 
um supervisor, ou deixar de escolher. A formação se faz a cada passo. 

Em 2008 então me responsabilizei pela minha formação, estando 
em análise e supervisão e participando de seminários e leituras. Após 
um período recebi o meu primeiro paciente, e estou em formação desde 
então.  

Quando Lacan (1967, p.248), em sua Proposição de 67, nos diz que 
“o psicanalista só se autoriza de si mesmo” e mais tarde reformula 
novamente o princípio da formação do analista e acrescenta “e por 
alguns outros” (LACAN, 1970), ele nos diz que o analista se autoriza 
por si mesmo em sua análise pessoal, é no divã que isso acontece, e 
Freud nos diz que análise pessoal é o modelo de toda formação. Por 
alguns outros, ele se refere ao ensino teórico e à supervisão, às trocas, 
aos laços, aos laços que eu fiz nessa Escola.  

Do que se trata esta formação do psicanalista então senão de treinar 
algo, de absorver os conceitos, de adquirir conhecimento? O que é esta 
formação? 

A formação é uma (trans)formação, prefixo que significa além de, 
para além de, é para além da formação, a formação do psicanalista é 
para além da formação, um atravessamento. É uma tradução dos 
conceitos para nossa própria linguagem, nossa própria língua, lalíngua, 
que ao ser transmitida, ela faz laço, a (trans)formação se dá pelo 
contato. 

 Se não podemos transmitir a psicanálise como qualquer outro 
saber, se ela questiona a própria função de saber para o sujeito, se o 
psicanalista não transmite um saber e sim uma relação do sujeito com o 



42 
 

saber que escapa, se a formação do psicanalista é um trajeto ético e não 
normativo, que não vai passar obrigatoriamente por algum curso 
especifico, por certificados, mas é uma experiência de cada um fazendo 
com a sua falta, com a sua castração e com a formação do seu desejo de 
psicanalista, então como alguém se forma analista? Sabemos que não é 
pela via do diploma, da identificação com um mestre, muito menos por 
uma decisão de auto engendramento.  

Voltando ao meu percurso, estava há algum tempo como Membro 
Optante em formação, em (trans)formação, e, reconhecida primeiro por 
outros pares da Escola, me autorizei, em minha análise, a dar outro 
passo, pedi então a mudança de grau para o de Analista Praticante, grau 
em que hoje me encontro. 

Em minha formação incluo mais um pé, no tão conhecido tripé da 
psicanálise: a análise pessoal, o estudo teórico e a supervisão da prática 
clínica, meu quarto pé: a transmissão da psicanálise. 

Quando me autorizei a tomar a palavra, reconhecida por alguns 
outros a produzir uma articulação entre minha análise pessoal e os 
conceitos, entre o ensino teórico que me propunha a responsabilizar, 
minha formação se transformou. A (trans)missão é mais além do 
ensino, mais além da aula, ela é a articulação do saber da psicanálise 
com o não saber da experiência analítica, o saber é transmissível graças 
ao fato de que permanece parcialmente escondido, permanece 
parcialmente velado. 

No momento em que o psicanalista transmite a psicanálise, ele faz 
uma travessia da teoria, não a travessia do fantasma que acontece em 
sua análise pessoal, de onde vem sua posição de analista, mas desse real 
que escapa o tempo todo e cuja teoria é uma tentativa de simbolização. 
Se a travessia do fantasma tem um fim, se a análise tem um fim, a 
travessia da teoria é um trabalho interminável, ela tem uma consistência 
que nos impede de a atravessarmos definitivamente. Não terá sido este 
o trabalho de Lacan, atravessar a teoria freudiana? 

Cada um que pede uma formação vai precisar lidar com a 
responsabilidade que se cria para si mesmo. Essa prática fundamentada 
no desejo é uma decisão a qual não é possível habitar sem dela dar 
provas, o analista tem o dever ético de dar provas. É preciso concretizar 



43 
 

trabalhos, ocupar entre pares o lugar de pertença, ter o reconhecimento 
entre pares, o reconhecimento deste desejo. É um projeto de vida 
dedicado à psicanálise. 

A formação é uma experiência singular na qual cada um cria, a sua 
maneira, na sua língua, a psicanálise. A transmissão do saber cria as 
condições para que o saber seja, ao mesmo tempo, recebido e 
produzido. Resta a parte intransmissível, que não pode ser transmitida 
por não se encontrar lá onde se acredita estar.  

Neste ano passado de 2020 tivemos um ano atípico, saímos da 
charmosa casa na 14 de dezembro e cada um falou da sua. E como 
pensar a formação neste momento? 

A ACP está na internet, e nela está, diariamente, em nossas redes 
sociais, nos sites, nos vídeos no youtube, podcasts, lives, a crescente 
oferta de cursos que se dizem “formadores de psicanalistas”, vou 
chamá-los de cursos prêt-à-porter, prontos para vestir. Cursos rápidos, 
que garantem ao “consumidor do produto” satisfação ou seu dinheiro 
de volta, ou a troca por qualquer outro que lhe interesse, que lhe sirva 
melhor.  

Chama-me atenção a oferta, pois eles estão sendo ofertados, e 
entendo que a formação do psicanalista acontece de maneira reversa, é 
o pedido de formação que (trans)forma, e não a oferta da formação, o 
pedido de formação que acontece em um tempo já sendo percorrido. 
Esses cursos seduzem por um currículo a ser cumprido e pronto, 
nenhum trabalho e saiu um psicanalista certificado, com uma promessa 
do pote de ouro ao final do arco-íris.  

Se a (trans)formação do analista depende de ele dar provas de seu 
desejo e de se responsabilizar por ela, como pode ser possível uma 
formação em que alguém se responsabilizou por ditar um percurso? 
Quem pode se responsabilizar por isso? Como é possível certificar? 
Parece-me uma formação dentro de uma “forma”, uma tentativa de não 
lidar com o real, com a castração, de nada precisar fazer com sua falta, 
nem saber dela, uma formação para não lidar com a psicanálise.  

Quanto ao meu percurso? Sigo dando meus passos... 
 



44 
 

FALIVENE, R.H. Giro de perspectiva: da formação do analista 
às formações de analistas. Informativo da Associação Campinense de 
Psicanálise, aCarta, n.6, p. 17-19, dez/2008. 

FREUD, S. (1910a). As perspectivas futuras da terapêutica 
psicanalítica. Rio de Janeiro: Imago, 1969.  

LACAN, J. (2001). Proposição de 9 de outubro de 1967 sobre o 
psicanalista da Escola. In: Outros Escritos. Rio de Janeiro: Zahar, 
2003, p. 248.  

_______. O 
 
 Seminário, livro 17, O avesso da psicanálise (1969-1970). Rio de 

Janeiro: Zahar, 1992. 
_______. (1973-74). O Seminário, livro 21. Les non-dupes errent. 

Inédito.  
  



45 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

aCarta 2022 
 

FREUD EXPLICA...LACAN COMPLICA? 
 

  



46 
 

EDITORIAL 
 
 

FREUD EXPLICA… LACAN COMPLICA? 
 

Regina Steffen 
 

 
Em 2022 as atividades de estudo na ACP foram abertas por uma Mesa 
Redonda que propôs uma reflexão sobre a especificidade dos 
fundamentos da psicanálise motivada pela crescente demanda que 
recebemos por parte de pessoas que se declaram psicanalistas. 
Formadas em cursos rápidos de psicanálise, depois de cumprirem um 
programa de estudo teórico, análise de algumas horas e igual tempo de 
supervisão, essas pessoas demandam filiação para “estar entre colegas, 
receber indicação de pacientes”, porém, não declaradamente, esperam 
a chancela de uma instituição psicanalítica para a sustentação de sua 
prática clínica já em andamento. 
 
No ano de 2021 propusemos um debate sobre a formação do analista, 
que resultou na publicação de uma edição de nossa revista “aCarta” com 
todos os textos apresentados naquela ocasião. Já então havíamos 
identificado a necessidade de esclarecimento de questões relativas à 
formação do analista, desvirtuada por cursos que iludem o interessado, 
oferecendo um diploma de psicanalista, o que gradativamente também 
desvirtua a própria psicanálise e sua clínica. 
 
Desta vez o tema centrou-se numa espécie de chiste que já se tornou 
folclórico ao veicular a ideia de que Freud explica e Lacan complica.  
 
Interessa-nos refletir sobre essa ideia que se difundiu junto com a 
difusão da psicanálise e que em sua simplicidade cômica, se presta a 
fomentar e a perpetuar o mal-entendido sobre a formação do 
psicanalista e seu ato, a prática clínica.  
 
Freud explica? Sim, explica a constituição subjetiva de um modo 
inédito através de uma teoria, que por seu ineditismo, funda uma nova 
episteme, separando a psicanálise de qualquer outra proposta de 



47 
 

tratamento do sofrimento psíquico. Todavia, sua clínica não opera pela 
explicação. Nada mais equivocado do que pensar que explicações de 
cunho psicanalítico são a resposta curativa que o psicanalista deve 
oferecer ao paciente, ávido por uma explicação de seu sofrimento. É 
preciso alertar os pacientes das muitas “psicoterapias de orientação 
psicanalítica” que não estão fazendo psicanálise quando seu terapeuta 
“interpreta” sua queixa com uma explicação psicanalítica.  
 
Freud explica teoricamente o sujeito humano, mas não explica seu 
sofrimento quando o sujeito o procura para dar algum encaminhamento 
a um problema que atrapalha sua vida. A clínica psicanalítica não se 
propõe a curar sintomas, até porque ela não opera a partir da ideia de 
que a queixa do sujeito seja uma doença a ser curada. Não é o raciocínio 
médico que orienta o psicanalista. Sua ação, como o próprio nome 
indica, é uma análise da trama histórica do sujeito, trama de linguagem, 
de marcas significantes que muitas vezes encontram na produção do 
sintoma a ilusão de resolver os impasses da condição humana. Dessa 
ilusão paralisante sofrem os neuróticos, com mais ou menos 
intensidade. A psicanálise acaba por tornar o sintoma desnecessário 
como solução do mal-estar frente aos impasses da vida, levando o 
analisante a inventar um novo fazer com o seu desejo. Essa “cura” é 
secundária ao rearranjo da trama linguageira que estrutura o 
inconsciente humano. 
 
Outra questão maliciosa que frequentemente é posta argumenta que a 
teoria psicanalítica já tem mais de 100 anos. A velha senhora não seria 
mais adequada nem como clínica, nem como teoria, em pleno século 
XXI. Por que a psicanálise hoje? Esse é outro modo de desvirtuar a 
psicanálise, como se ela já tivesse sido superada por alguma outra teoria 
mais moderna. A psicanálise segue relevante, hoje ainda mais que antes, 
justamente porque recupera a dignidade humana do sofrimento 
psíquico, transformado pela indústria farmacêutica em doença orgânica 
a ser tratada por medicamentos que dão conta apenas da dimensão 
fisiológica do corpo, ignorando solenemente a dimensão simbólica na 
qual o humano habita. Ser humano é uma condição atribuída àquele que 
fala, ser cultural e não tão somente biológico. Somos bichos que falam, 
e isso nos torna seres culturais. Essa dicotomia natural/cultural, divisão 
na qual o ser humano vive, é a fonte primitiva de seu mal-estar. 



48 
 

Remédio nenhum jamais curará tal condição, mesmo porque isso não 
configura uma doença. 
 
E Lacan, complica? Essa é uma ideia até mais perniciosa que aquela 
destinada a Freud. Lacan de fato parece complicado, muito complicado, 
se for lido de modo apressado, sem profundidade, sem o conhecimento 
profundo da psicanálise, de toda a obra de Freud. Asseverar que Lacan 
é complicado serve para justificar o não envolvimento com sua obra, 
dando a ideia que se denuncia um certo esnobismo de uma obra que, 
por isso, deve ser deixada de lado. No entanto, Lacan se propõe a um 
retorno extremamente rigoroso a Freud e à sua descoberta única, 
buscando os fundamentos lógicos da teoria pela qual Freud esmiuçou o 
psiquismo do ser falante. Se o ser humano é o ser falante, então, cumpre 
descrever a estrutura lógica que dá sustentação à dimensão simbólica 
da linguagem.  
 
A obra inteira de Lacan é ensino formador, que além de dar 
prosseguimento à descoberta de Freud, forma o analista. Sua 
empreitada de levar a psicanálise adiante, encontrando a base lógica do 
inconsciente estruturado como uma linguagem, só se tornou possível 
pela sofisticação que ele agregou ao estudo da psicanálise, valendo-se 
do estruturalismo antropológico e linguístico, da filosofia e da 
topologia. Lacan não complica exatamente. Seu ensino é, antes, 
exigente, levando a uma reformulação do pensamento ao ponto de o 
analista operar pelo atravessamento do sentido consciente em direção 
ao sem sentido por onde pode passar um sentido novo. Operação 
puramente linguageira, mas que muda radicalmente a estrutura 
desejante do sujeito que chega à análise sofrendo com um arranjo 
doentio de sua economia desejante, e pode sair da análise com um novo 
saber fazer com as exigências do desejo. 
 
Os “Escritos”, única obra escrita por Lacan, e seus 27 anos de 
Seminários (ensino oral) representam a extensão de uma obra que afasta 
aqueles que não estão verdadeiramente interessados na psicanálise, nem 
em uma formação que é continuada, uma vez que ninguém é 
psicanalista de uma vez por todas, ou seja, ninguém é psicanalista por 
obra de um crachá ou de um diploma. 
 



49 
 

A questão da formação continuada, exige a pertença do psicanalista a 
uma instituição analítica para estar entre os pares, pois se o analista só 
se autoriza de si mesmo, ou seja, de seu próprio processo de análise e 
formação teórica, ele também depende de alguns outros pelos quais é 
reconhecido. Tal frequentação entre analistas é necessária para a 
autorização de tornar-se analista. No limite, não existe o analista solo, 
sem os outros juntos aos quais ele renova continuamente sua formação.  
 
Todas essas questões estarão contempladas nos textos que seguem, 
tendo sido levantadas e discutidas na Messa Redonda no início de 2022. 
Naquela ocasião, fomentaram um muito produtivo debate entre os 
participantes. Esperamos que esta publicação siga gerando debate e 
novos questionamentos e reflexões; disso depende o avanço da 
psicanálise. Boa leitura. 
  
 
 
 

Campinas, maio/2022. 
  



50 
 

FREUD EXPLICA? 
 

Regina Steffen 
 
 
A ampla divulgação da psicanálise no século XX acabou por banalizá-
la. O tal “Freud explica” é dito em tom jocoso, como se a psicanálise 
fosse uma clínica explicativa. Tão vulgarizada ficou que agora, no 
século XXI, ela vem perdendo o rumo nos cursos rápidos e no 
bacharelado recém aprovado. 
 
A ideia de que a psicanálise explica é absolutamente correta para sua 
dimensão teórica, única a apresentar a mais bem alicerçada explicação 
dos fundamentos do sujeito humano: o sujeito falante. 
 
Com a descoberta/invenção do inconsciente, Freud inaugura uma 
dimensão da subjetividade que a própria filosofia jamais havia 
mapeado. 
 
O sujeito moderno, cujo nascimento é registrado pelo “penso, logo 
existo” cartesiano, com Freud se prova dividido entre “sou onde não 
penso” e “penso onde não sou”. Descartes acerta precisamente o alvo 
ao localizar o “eu”, a sua existência, no pensar. Aí, o “eu” já é 
linguagem, porém, está assimilado e reduzido à consciência. O sujeito 
cartesiano é o sujeito da consciência, aquele que sabe que pensa. Freud 
vai além ao detectar o sujeito do inconsciente, camada até então 
insuspeita do “eu”, pura estrutura de linguagem, cuja base é um saber 
ignorado, não ciente (inconsciente, justamente). A estrutura da 
linguagem tomada nesse nível de singularidade a que o ser falante está 
sujeito, constitui o desejo, motor e alicerce do pensamento. O sujeito do 
inconsciente é puro desejo e como tal, buraco vazio de saber a pulsar e 
impulsionar a trama do pensamento que cria a ficção do “eu” que penso 
que sou. O inconsciente é esse Outro ignorado de mim mesmo, furo 
desejante, que insiste em se fazer representar sem nunca chegar a se 
realizar.  
 
O inconsciente é a instância que se organiza em torno do impossível 
que habita o ser falante, existindo desde que o humano é humano e 



51 
 

Freud não fez senão revelá-lo ao recolher o material que a ciência 
médica considerava subproduto mental: sonhos, atos falhos, ditos 
espirituosos e mesmo os sintomas neuróticos para os quais não havia 
tratamento adequado. O ataque histérico era tomado pela medicina 
como uma invenção da histérica, uma vez que uma paralisia do braço, 
por exemplo, não correspondia ao que anatomicamente é um braço. O 
braço paralisado da histérica era o braço no sentido leigo e não médico, 
o que, para a medicina, desmascarava a fraude histérica. No entanto, aí 
se esboçava, sem que a ciência médica se desse conta, que o corpo 
habitado pelo sujeito humano é corpo de linguagem e não corpo 
anatômico, biológico. Essa foi a perspectiva que a teoria psicanalítica 
trouxe, inaugurando uma nova episteme. 
 
Foi no vasto território de nossa psicopatologia cotidiana que Freud 
buscou o material de trabalho que o levou a postular o inconsciente 
como uma dimensão inédita do sujeito, criando a psicanálise não como 
mais um método de cura da doença mental, mas sim, como a análise do 
psiquismo humano geral, uma análise que se orienta no espaço da 
língua singular com a qual o destino de cada sujeito humano é tramado. 
  
Para a psicanálise não existe divisão estrutural entre a doença e a saúde, 
pois ambas as condições partilham a mesma estrutura. A diferença entre 
o normal e o patológico reside na trama subjetiva que se estabelece na 
tentativa de resolver o mal-estar de sermos seres falantes (culturais), 
filhos da civilização e não da natureza. 
 
Dado o ineditismo da teoria psicanalítica e da consistência de seu 
fundamento conceitual, a descoberta do inconsciente equivale a sua 
invenção.  
O recalque, a pulsão, o Édipo e a castração constituem os pilares dessa 
perspectiva que inventa o inconsciente ao revelá-lo. 
 
No mundo humano, toda descoberta depende de uma invenção que 
permite operar com aquilo que até então seguia insuspeito. O arcabouço 
conceitual de uma teoria é uma invenção que vai permitir operar com 
aquilo que está sendo nomeado e explicado. Em termos teóricos, Freud 
explica, e muito bem, o ser falante tramado sobre o furo do saber, 
sujeito ao desejo, vazio de ser: eis o humano. 



52 
 

 
Se a teoria psicanalítica explica o sujeito humano em geral, ela, no 
entanto, não explica nenhum sujeito em particular. Psicanalisar não é 
explicar o trauma que o sujeito sofreu, nem colar nele as vinhetas que 
se popularizaram com a divulgação da psicanálise. A prática analítica 
não se faz pela explicação dos males e sofrimentos do paciente. Seria 
uma caricatura de psicanálise aplicar conceitos como explicação: isso é 
seu édipo, ou seu narcisismo, seu superego... Engana-se quem pensa 
que conhecendo a teoria, seus conceitos, torna-se apto a analisar 
pacientes. A teoria analítica faz parte da formação do analista, pois lhe 
fornece as balizas de sua escuta, mas a escuta só se faz operante pela 
análise pessoal, lapidada na supervisão.  
 
A clínica analítica é uma clínica que longe de explicar, leva o analisante 
a se reconhecer sujeito de sua história, fazendo dessa história motivo de 
invenção de uma nova perspectiva na vida. 
 
Trata-se de um processo que, em vez de explicar, convoca o sujeito a 
inventar um fazer novo com o desejo, esse buraco impossível de ser 
totalizado.  
 

 
 

Campinas, março/2022. 
 

 
 
  



53 
 

POR QUE FREUD, A PSICANÁLISE, AINDA HOJE? 
 

Simone Teller de Camargo 
 
Sigmund Freud é uma dessas personalidades do mundo contemporâneo 
com quem nos deparamos em algum momento em nossas vidas, ainda 
que nunca tenhamos lido nada sobre psicanálise, e nem mesmo feito 
uma única sessão de análise.  
Basta que alguém conte algum conflito amoroso em um grupo de 
amigos, que logo o colega ao lado “explica” com o Complexo de Édipo, 
ainda que sem qualquer embasamento teórico. Alguém conta um sonho 
e logo vem sua interpretação. A palavra recalque se torna gíria, 
ganhando um significado de inveja e despeito e está presente nas letras 
de funk. O narcisismo, o ato falho... Freud está por toda parte. Vivemos 
em um mundo onde Freud é importante, basta termos consumido o 
mínimo de cultura popular produzida no último século.   
O responsável pela terceira ferida narcísica na onipotência humana – 
após a primeira, feita por Copérnico, que mostrou que a Terra não é um 
planeta que está no centro do universo, e a segunda por Darwin, que 
disse que os homens não foram criados por Deus e sim descendemos 
dos primatas - Freud nos mostrou que o homem não é soberano em sua 
própria casa, algo sempre nos escapa. Em nossas palavras, nossos atos, 
sonhos, e revelam um desejo inconsciente.  
É justamente em razão do inconsciente, que podemos pensar na 
influência da teoria freudiana tanto na vida cotidiana, quanto na clínica. 
Mas apesar dessa influência e constante presença na cultura popular, o 
discurso freudiano vem sendo criticado desde seu tempo até o nosso. 
É criticado por não ser um discurso que se comprove cientificamente; a 
experiência da análise é criticada por sua longa duração, o que implica 
em um investimento elevado para os analisantes; é criticado por fazer o 
homem se responsabilizar exatamente por aquilo que ele não tem 
domínio, mas que o constitui, por fazer o homem se responsabilizar por 
seu desejo. 
É como se seu discurso não dissesse mais nada, em meio a tantos novos 
dizeres. É constantemente diluído na cultura popular e vem se tornando 
um discurso menos complexo, mais palatável.  
Em seu artigo de 1917 “Uma dificuldade no caminho da psicanálise”, 
Freud diz que a psicanálise demonstrou questões que tocam o homem e 



54 
 

o forçam a assumir alguma atitude em relação a seus problemas, e 
assim, a psicanálise atrai para si a aversão e a resistência. Não se pode 
esperar simpatia de uma sociedade a qual revelamos seus defeitos e suas 
insuficiências.  
Freud trouxe à tona temas que abalavam a conservadora sociedade de 
seu tempo. Ele sabia de seu destino marginal, dele e da psicanálise, e 
que este era seu grande trunfo ou até mesmo, sua condição de 
sobrevivência. 
Em oposição a seu discurso, vemos crescer o dos neurocientistas, dos 
cognitivistas e toda e qualquer forma de sofrimento humano passando 
a ter uma classificação nos manuais de psiquiatria e um tratamento 
químico. Qualquer comportamento que se desvie do que é esperado, do 
que pode ser considerado normal, passa a ser tomado como um 
distúrbio e a ser tratado com medicamentos.  
Elizabeth Roudinesco, em seu livro “Por que a psicanálise?”, nos diz 
que o mundo contemporâneo representa a derrota do sujeito. Para a 
psicanalista e historiadora francesa, o discurso científico para 
compreender o homem faz com que a história do sujeito desapareça e a 
sua compreensão passe a ser reduzida somente a partir da sua atividade 
cerebral. 
No discurso freudiano, a importância está justamente na problemática 
do sujeito.  
Freud deu voz ao que se apresentava além da razão, e ao se voltar para 
o sujeito recusado pelo racionalismo científico e escutar o não obvio, o 
que normalmente não se escuta, ele revolucionou. Ouvir o sujeito do 
inconsciente é revolucionário. 
Freud promoveu uma profunda transformação na maneira de 
compreender e tratar o sofrimento humano, simplesmente por oferecer 
ao paciente a possibilidade de se deitar em um divã e falar. Ele mudou 
o mundo que nunca mais pode ser o mesmo.  
Ele se interrogava sobre a sociedade e a civilização em que vivia e se 
interessava pelas sociedades primitivas que lhe permitiram pensar sobre 
a criação da cultura, e ao mesmo tempo, estabelecer o Complexo de 
Édipo em seus fundamentos. 
Em “Totem e Tabu”, nos dá a narrativa mítica do assassinato do pai da 
horda primitiva, que era formada por um pai que tinha acesso a todas as 
mulheres e que expulsava do grupo aquele filho que o desafiasse, 
guardando para si o direito à sexualidade e agressividade irrestritas. 



55 
 

Certo dia, os irmãos se juntaram contra o pai, e unidos, o assassinaram 
e devoraram. Após o assassinato, foi preciso organização para que 
nenhum irmão jamais viesse a ocupar o lugar do pai.  
Esta narrativa nos mostra que a cultura, a sociedade, tem origem 
pulsional, assim como os sintomas neuróticos. Os conflitos são de 
natureza edipiana e constituem soluções sociais de compromisso ao 
problema da compensação pela falta da satisfação. A vida social se 
funda numa espécie de renúncia da satisfação pulsional. Os irmãos 
renunciam à satisfação, e assim temos a civilização.  
Em seu artigo “Mal-estar na civilização”, Freud nos propõe uma 
radicalidade. Escrito há quase um século, no período entre guerras e da 
ascensão do nazismo, seu texto continua oferecendo um caminho para 
entender nosso tempo. 
Ele nos diz que o mal-estar está no centro de qualquer organização 
humana, e as restrições são necessárias para a civilização e mostram a 
condição de desamparo do homem.  
Enquanto bebê, o humano depende do outro para sua sobrevivência, é 
o outro que lhe possibilita a satisfação. Quando recebe essa ajuda 
externa, ela não se reduz à satisfação de suas necessidades, ela é 
acompanhada de uma mediação da linguagem. Essas primeiras 
experiências de satisfação deixam marcas, representantes de tal 
satisfação e o bebê humano buscará repeti-las. Uma marca que não é da 
experiência de satisfação e sim de sua representação.  
Ao buscar repetir essa satisfação e não ser orientada por instintos, a 
criança o faz orientada por um princípio organizador, o princípio do 
prazer, que cria um engodo, e faz com que ela acredite que é aquilo que 
ela deve encontrar, reencontrar, mas que na verdade, nunca foi 
encontrado e nem perdido, falta estruturalmente.  
Para pensarmos nesta falta estrutural, é preciso um lugar já inserido no 
campo das representações, da linguagem. É a inserção do ser humano 
na linguagem que irá nos permitir pensar na falta, no desamparo. 
Nossa falta, nosso desamparo é estrutural, jamais poderá ser 
ultrapassado, somente poderá ser contornado.  
O homem tem por propósito de sua vida a felicidade, e para que ela seja 
buscada, é preciso evitar o desprazer, esse é o programa do princípio do 
prazer. As construções da civilização são formas de satisfação 
substitutivas em troca da satisfação renunciada pelos homens.  Uma 
substituição adequada ao projeto de uma cultura.  



56 
 

Mas o programa de tornar-se feliz, de evitar o desprazer, não pode ser 
realizado. Os progressos da civilização não são garantia de felicidade. 
O homem civilizado adia e modela sua exigência de satisfação, 
estabelece um controle, ou ao menos uma tentativa de controle 
pulsional, e, em troca de sua renúncia, a cultura lhe oferece satisfações 
substitutivas, encarnadas nos inúmeros progressos sociais.  
A radicalidade do mal-estar proposto por Freud, está em que não se trata 
de uma questão de proibição ou permissão, mas sim de impossibilidade. 
Proibir ou permitir algo já são manejos de tentar dar um contorno ao 
mal-estar estrutural. E contornar o mal-estar não seria também destacá-
lo?  
Uma das maneiras que o homem encontra para contornar esse mal-estar 
na atualidade, é o crescimento das religiões, da crença na salvação. Esse 
crescimento declara que o homem contemporâneo sofre o mesmo 
desamparo de sempre. 
Freud nos diz que talvez não haja um sentimento mais intenso na 
infância do que a necessidade de proteção de um pai. A religião 
encontra sua força justamente no fato de que ela fornece um pai, 
solucionando o desamparo humano por meio de uma ilusão.  
Vivemos extraordinárias realizações e descobertas em todas as áreas, 
individuais e coletivas, o progresso é rápido e diário. Há 
constantemente a busca pelo prazer. O projeto de evitar o desprazer está 
a todo vapor.  
Seria um manejo do mal-estar tornar o discurso freudiano mais 
palatável?   
Um discurso que cabe na conversa cotidiana, mais compreensível ou 
em um currículo pré-estabelecido, numa graduação, um bacharelado em 
psicanálise? Assim, se reduz a formação do psicanalista ao 
conhecimento e às técnicas e não se considera sua especificidade, que 
é ser uma formação decorrente de sua análise pessoal, supervisão, seu 
estudo crítico da teoria.  
Será que a formação do psicanalista, de acordo com os princípios éticos 
e fundamentados nas propostas de Freud, cabe nesse contorno do mal-
estar?  
Uma formação simples, rápida, sem investimento, parece contornar 
esse mal-estar, não atrasar a satisfação, mas não forma psicanalistas.  
Sempre houve manejos singulares do mal-estar, mas não há manejo que 
consiga ultrapassar a falta radical em que o ser de linguagem se 



57 
 

constitui. É em razão desse mal-estar estrutural, dessa busca constante 
de evitar o desprazer, e dessa impossibilidade de fazê-lo, que o discurso 
que tanto incomodou no século XX, é necessário no século XXI. 
 
 
 

 

Referências Bibliográficas: 

FREUD, Sigmund. A Interpretação de Sonhos. In: Edição Standard 
Brasileira das Obras Completas de Sigmund Freud. Rio de Janeiro: 
Imago, 1900-1996. v. 9. 
 
FREUD, Sigmund. Sobre a Psicopatologia da Vida Cotidiana. In: 
Edição Standard Brasileira das Obras Completas de Sigmund Freud. 
Rio de Janeiro: Imago, 1901-1996. v. 6. 
FREUD, Sigmund. Uma dificuldade no Caminho da Psicanálise. In: 
Edição Standard Brasileira das Obras Completas de Sigmund Freud. 
Rio de Janeiro: Imago, 1917-1996. v. 17. 
 
FREUD, Sigmund. Inibição, Sintoma e Angústia. In: Edição Standard 
Brasileira das Obras Completas de Sigmund Freud. Rio de Janeiro: 
Imago, 1926-1996. v. 20. 
 
FREUD, Sigmund. O Futuro de uma Ilusão. In: Edição Standard 
Brasileira das Obras Completas de Sigmund Freud. Rio de Janeiro: 
Imago, 1928-1996. v. 21. 
 
FREUD, Sigmund. O Mal-Estar na Civilização. In: Edição Standard 
Brasileira das Obras Completas de Sigmund Freud. Rio de Janeiro: 
Imago, 1930-1996. v. 21. 
 
LACAN, J. O Seminário, livro 07: a ética da psicanálise. 1959-60. Rio 
de Janeiro, Zahar. 2008. 
ROUDINESCO, E.  Por que a psicanálise?  Rio de Janeiro: Zahar, 
2000.  



58 
 

LACAN COMPLICA? 

Lucia B. Bertazzoli 
 

A psicanálise trata do inconsciente. Noção que já existia na psicologia 
antes de Freud, mas que ele instituiu como diferente. O inconsciente em 
Freud não se referia mais à algo oculto, algo escondido a ser revelado, 
e sim, parte ativa do sujeito em sua constituição. Onde então se situa o 
inconsciente? 

Dizemos que a psicanálise freudiana foi concebida sob um modelo 
biológico. É verdade. Porém, Freud definiu o sujeito como sendo o 
sujeito de linguagem. Já nos textos iniciais mencionava a cura pela 
palavra, curiosamente, cura de sintomas histéricos de conversão, de 
sintomas percebidos no corpo. Na psicanálise tratamos do corpo de 
linguagem e não do corpo anatômico. 

Freud desenvolveu sua teoria com os recursos do conhecimento de sua 
época estabelecendo um arcabouço teórico absolutamente bem 
fundamentado na trama dos conceitos, na relação que os conceitos 
estabelecem entre si. Freud produziu teoria a partir da sua clínica: a 
psicanálise parte da clínica para a teoria. 

Nos dias atuais, em nossa clínica, no exercício da clínica psicanalítica, 
vemos que os resultados do tratamento psicanalítico corroboram a 
verdade da teoria instituída por Freud. Um psicanalista reconhece na 
movimentação psíquica do seu paciente, no desenrolar das sessões, os 
aspectos teóricos ali envolvidos. O psicanalista fala a partir da sua 
prática clínica.  

Fora da clínica psicanalítica, os teóricos das mais diversas áreas como 
a psicologia, psiquiatria, filosofia, matemática, por exemplo, tratam dos 
conceitos psicanalíticos e se apropriam deles de forma distinta daquela 
do psicanalista. Diversamente dos psicanalistas, eles falam da 
psicanálise a partir da teoria psicanalítica.  

Aqui vamos falar de clínica psicanalítica no que ela pode se relacionar 
com outras matérias. Tanto Freud quanto Lacan dialogaram 



59 
 

intensamente com outras áreas do conhecimento, sempre especificando 
o campo da psicanálise como um campo da palavra, que não se 
confunde com nenhum outro campo. O que vem a ser isso? 

Se Freud passou grande parte de sua vida tentando viabilizar a 
psicanálise como algo de valor, Lacan, um freudiano como ele próprio 
se intitulava, buscou com suas pesquisas e seu ensino, trazer a 
psicanálise o mais próximo possível do que se considera uma ciência, 
sem o ser. Aproximou-se das ciências humanas, afastando-se do 
biologicismo de Freud: se a cura freudiana se dá a partir do conceito de 
inconsciente e se dá pela palavra, se a palavra é a ferramenta própria à 
escuta psicanalítica, seria preciso pensar o inconsciente freudiano a 
partir da fala do sujeito, a partir do relato que faz de seu sofrimento e 
da posição em que se coloca nesse relato, das relações que o sujeito 
estabelece com o que considera ser sua história, aquela que ele conta no 
divã. Com Lacan, a forma discursiva que o sujeito utiliza para relatar 
seus sintomas na atualidade das sessões adquire uma dimensão outra, 
diferente da que busca fatos ou verdades escondidas no passado, aos 
moldes do que propunha Freud.  

Lacan lança mão dos conceitos contidos na Linguística Estrutural de 
Saussure para fundamentar essa ideia e diz que as formações do 
inconsciente, sintomas, chistes, atos falhos, sonhos, são análogos, em 
sua constituição à formação das figuras de linguagem, quer dizer, 
seguem as regras de linguagem. A formação do sintoma é análoga à 
formação da metáfora, e o desejo, em seu deslizamento é associado à 
metonímia. Essas formações assim constituídas portam o sujeito que 
aparece assim representado na cadeia falada. E só aí. O sofrimento 
psíquico, aquele relatado no divã, ainda que estabelecido no corpo, 
representa o sujeito, a partir de sua fala, para um outro. Lacan designa 
que o sintoma é um significante e conclui: o significante representa o 
sujeito para um outro, para um outro significante. Podemos então 
pensar que o inconsciente está na linguagem. 

Conjuntamente à linguística, Lacan lança mão da Antropologia 
Estrutural de Lévi-Strauss, que analisando as relações inter-humanas 
como as trocas sociais e econômicas, as relações de parentesco e os 



60 
 

mitos, descreve-as a partir do estruturalismo como também constituídas 
conforme as regras de linguagem. Somos seres sociais, fazemos trocas, 
e a forma como essas trocas ocorrem também são regidas por regras 
análogas às regras de linguagem.  

O estruturalismo da linguística e da antropologia, determina um 
regramento. Somos seres da cultura, de trocas sociais, trocas regidas por 
leis. Aprendemos a falar desconhecendo essas leis, mas elas estão ali. 
Pertencemos à uma família e as regras de pertencimento também estão 
ali, somos filhos, netos, mães, pais temos uma posição no desenrolar 
das gerações e isso já está ali. Isso que é dado e nos foge, que é 
inconsciente, é próprio do Simbólico e organiza a cultura.  

A noção de Simbólico está assim colocada e será um dos registros que 
Lacan utilizará para pensar o psiquismo. Os outros 2 registros vêm de 
seu encontro com a filosofia e com o movimento surrealista. 

A partir de seu contato com a filosofia, Lacan passa a pensar o registro 
do Imaginário, instância em que o humano, como num espelho, realiza 
suas identificações, reconhece-se no outro e aliena-se na linguagem. É 
a casa do eu, do narcisismo, da agressividade, da alteridade. 

A partir do encontro com os surrealistas, Lacan passa a pensar o registro 
do Real, que ele distingue de realidade. 

Diferente da realidade, formada pelo simbólico e imaginário, o Real, 
quando em relação com os outros dois registros, nos traz essa realidade, 
a da compreensão de mundo, do mundo repleto de sentidos. E também 
nos traz as impossibilidades que a realidade tem, confronta-nos com 
nossos limites, com o que desintegra a realidade, com o que é da ordem 
do impossível de compreender, impossível de dizer. A clínica lacaniana 
apresenta-nos a possibilidade de que o encontro com o Real seja 
possível, seja viável, seja de alguma forma, da forma singular em cada 
sujeito, incorporado ao seu repertório: mesmo incompreendido e, ainda 
por isso, é recebido como parte do sujeito.  

Unidos borromeanamente em um nó, esses três registros atuam 
conjuntamente para o entendimento do psiquismo: a condição de ser 



61 
 

falante, ser de desejo, implica na relação específica desses 3 registros, 
de tal forma que, ao soltar-se um dos elos do nó, os dois outros também 
se soltam. Mas isso ainda era insuficiente para Lacan que continua sua 
busca e avança em seus estudos e em seu ensino, utilizando conceitos 
da matemática, da lógica e da topologia: fórmulas, matemas, esquemas, 
grafos, nós, garrafas, toros... são muitos anos trabalhando esses 
conceitos para trazer questionamentos, entendimentos e fazer avançar a 
causa psicanalítica. 

Lacan complica? Sim, complica! para aqueles que não querem segui-
lo na árdua tarefa de compreender Freud. De retornar à Freud. 

No início do seu primeiro seminário, rompido com a Associação 
Internacional de Psicanálise, rompimento que se deu após ter 
denunciado os equívocos da clínica psicanalítica dos pós-freudianos, 
Lacan inicia seu ensino e diz para os presentes:  

Eu me endereço aqui àqueles que fazem parte do grupo de psicanálise 
que representamos... se ele está constituído como tal, no estado de grupo 
autônomo, ... é para uma tarefa que não comporta nada menos para cada 
um de nós, do que o futuro... se vocês não vêm para colocar em causa 
toda a sua atividade, não vejo porque estão aqui. Os que não sentiriam 
o sentido dessa tarefa, porque permaneceriam ligados à nós, ao invés de 
se juntarem a uma forma qualquer de burocracia? (LACAN, 1986, p. 
336) 

Trabalharam bem esses dois... somados são 80 anos de produção... 

40 anos de produção de Freud, 40 anos de produção de Lacan, ambos 
com propostas muito firmes e claras sobre como um analista se forma, 
um sem número de escolas de formação de analistas lacanianos 
espalhadas pelos 5 continentes que primam por transmitir tais 
ensinamentos... nos deparamos, em 2022, com propostas ao avesso... 
me pergunto, temos nos perguntado aqui na ACP, o que autoriza grupos 
corporativos a criarem cursos bienais de psicanálise, on-line, 
prometendo um certificado de psicanalista ao final e um registro 
profissional? O que autoriza políticos brasileiros a legislarem sobre esse 



62 
 

campo tão específico que lhes foge à compreensão, a criarem 
bacharelados em psicanálise, que não vão formar analistas?   

A psicanálise, peste sem vacina, nem de longe contempla tais propostas. 
Seguimos em frente, contudo! 

 

Referência Bibliográfica: 

LACAN, J. O Seminário, livro I – Os escritos técnicos de Freud. Rio 
de Janeiro: Jorge Zahar, 1986, p. 336.  
 
 
 
  



63 
 

UMA INTRODUÇÃO A LACAN VIA ESCRITOS. 

                                       Regina C.C.P. Moran 

Do ensino de Lacan destinado à formação de analistas deriva uma teoria 
e uma prática da psicanálise a partir de Freud, diferenciada de outras e 
em oposição a algumas, como o emprego da herança freudiana na 
Psicologia do Ego e seus caminhos como, por exemplo, o da Terapia 
Cognitiva Comportamental. Assim podemos entender que a psicologia 
e a psicanálise são campos de culturas diferentes. 

O campo lacaniano foi de uma produção extensa e intensa na sua 
descoberta incessante de aproximações teóricas (tóricas! Ato falho na 
escrita...) diversas, apoiadas em teorias tanto as já consagradas, como 
as de ponta da época que Lacan viveu. 

Sua obra chega a subverter a psicanálise através de seu original suporte 
na linguística (Saussure e Jacobson), na filosofia (Hegel, Heidegger, 
Wittgenstein), sempre na companhia dos pré-socráticos e de Descartes, 
na matemática.  Os conceitos transformados para operar numa 
transmissão mais precisa da psicanálise, com vistas à clínica, resultaram 
em seus matemas, grafos, esquemas, aplicações da teoria de conjuntos 
e números, o emprego da topologia que finaliza com os nós. Sua 
erudição literária perpassa seus textos cuja aplicação de obras clássicas 
e da época, quase sempre nos levam a buscar, em notas de rodapé, por 
autores que acolhem nossas dificuldades apesar da francofonia, a 
origem das citações às quais Lacan por supor familiaridade dispensava 
fazer referências. 

O original incontestável de sua contribuição está intermediado por essa 
interlocução com outros campos, nos dando sempre algum fio de 
Ariadne para percorrer o labirinto de seu ensino, para que possamos de 
o amor à psicanálise vencer os impasses de uma clínica.  

A publicação da coletânea de seus textos sob o título Escritos, de 1966 
na França, tem sua edição brasileira em 1998, uma defasagem de mais 
de trinta anos da obra que marcava trinta anos de trabalhos no ensino 
de Lacan. Sua tese data de 1932, em 1936 já escrevia o texto Para além 



64 
 

do princípio da realidade, prenunciando que de seu retorno a Freud 
resultariam avanços e subversões na descoberta freudiana do 
inconsciente. 

Levando-se em conta que Lacan trabalhava seu XIV seminário, A 
lógica do fantasma, nessa época da publicação dos Escritos, decorridos, 
portanto, treze anos de seu ensino, pode-se deduzir a importância dessa 
leitura na compreensão do campo lacaniano. 

Mas esse caminho, muito longe de ser suave, foi acidentado com as 
marcas da falta de reconhecimento, e ali onde o fracasso despontou, 
Lacan o transformou em catalizador da transferência de trabalho. O 
capítulo V dos Escritos é fonte primária destes eventos no percurso da 
psicanálise que hoje podemos nomear lacaniana. Esteve e está em jogo 
a existência da psicanálise e da formação do analista tal como a escola 
lacaniana a concebe. Mesmo faltando fazer jus ao conteúdo que 
esclarece o entendimento da escola e da formação sob a proposta de 
Lacan, essa citação que passo em seguida, é tão atual como o foi em 
1971 no Ato de fundação quando Lacan explicita sua intenção na 
fundação da Escola Francesa de Psicanálise: 

Esse título em minha intenção representa o organismo em que deve 
realizar ─ um trabalho ─ que, no campo aberto por Freud, restaure o 
sulco cortante de sua verdade ─ que reconduza a práxis original que 
ele instituiu sob o nome de psicanálise ao dever que lhe compete em 
nosso mundo ─ que, por uma crítica assídua, denuncie os desvios e 
concessões que amortecem seu progresso ao degradar seu emprego. 
(LACAN, 2003, p. 235, tradução nossa). 
A citação acima é uma chamada ao não conformismo, é uma chamada 
a quebrar o silêncio sobre os desvios na práxis da psicanálise. A leitura 
dos Escritos é parte de uma possível resposta. A falta de otimismo nos 
resultados e a dificuldade da leitura dos Escritos propalou-se como 
rarefação dessa atividade. Isso devido à demanda ao leitor de uma 
báscula na ocupação dos lugares de analista e analisante para, como 
efeito dessa leitura, apropriar-se do Ensino de Lacan. 

Assim voltarmos ao seu texto de abertura dessa obra nos suprirá de 
elementos de um leitor advertido pelo próprio autor. 



65 
 

Outros dois textos nos guiarão para os Escritos. O texto Prefácio à 
edição dos escritos em livro de bolso, texto de 1969 e, também, o texto 
de outubro de 1973, já tendo iniciado seu seminário XXI, a Introdução 
à edição alemã de um primeiro volume dos Escritos.  O fim de sua 
contribuição diretamente falada ou publicações, sob sua revisão, de sua 
escrita, está próximo. Seu caminho será seguido e trará uma 
continuidade à semeadura dessa obra fértil, por tantos quantos a tocam, 
na fala, na escrita, e principalmente na clínica. Destaco o incessante 
retorno a Lacan por Miller, J.A., que dá continuidade em seminários e 
livros, cuja extensão me eximo de citar, intermediando a difícil leitura 
e justa compreensão da teoria que abarca o ensino de Lacan.  

Passo então a extratos que, de como o próprio Lacan nos introduz à 
leitura de seus Escritos, me estimulam nesse desafio. 

Já na Abertura dessa coletânea nos introduz com sínteses de sua lavra, 
como, por exemplo: “... na linguagem nossa mensagem nos vem do 
Outro, e para enunciá-lo até o fim: de forma invertida.” (LACAN, 1966, 
p.9). 

E então Lacan se põe a questão: para que endereçar ao homem se esse 
se reduzisse a nada além do lugar de retorno de seu discurso? Ou 
inclusive do discurso de outros? É desse lugar que fazemos várias 
leituras: palavras que deslizam suavemente fazendo sentido numa 
prazerosa e total compreensão, justificando devorar certas leituras até a 
surpresa boa ou ruim do final. Não há falhas ou lacunas disruptivas, e 
quando há, abandonamos o mau escritor. Penso nos romances que li 
esquecida do passar das horas, enriquecida dos saberes sobre a vida, 
sentindo-me ao final mais humanizada, mais apaixonada pela vida, pelo 
meu país, por outras culturas, outras épocas... fomos treinados para 
sermos esse tipo de leitor. Ou ainda quando nos assujeitamos, na 
presença de mestres, à escuta na passividade mais ativa da 
aprendizagem de conteúdos escolares, acadêmicos, religiosos... 

Mas Lacan detectou esse leitor novo, esse que refuta essa ideia, e 
exemplarmente nos dispõe O seminário sobre a carta roubada, como 
seu texto de abertura dos Escritos, adiantando ser a paródia de seu 



66 
 

discurso. A leitura desse texto da obra de Poe,  em que roubada é 
tradução do inglês no título da novela Purloined, cuja afinidade com a 
ideia de defraudada, obtida por meio de uma quebra de confiança, 
desvios e, volée no francês, nos induz a uma carta que se sustenta e se 
desloca rapidamente, enriquece o emprego, na tradução, por roubada 
como metáfora do significante, “... não há mestre senão o significante” 
(LACAN, 1969-2003, p. 383), e continua nessa mesma referência  “O 
que demonstra o conto de Poe, por meus cuidados, é que o efeito de 
sujeição do significante, da carta roubada, no caso incide, antes de mais 
nada, sobre seu detentor posterior ao roubo...”, e ainda, quanto ao 
esforço de Lacan em fazer-se compreender: “... eu explicasse esses 
termos cada vez mais menos eles seriam entendidos”. 

Se bem que como substantivo feminino, no sentido coloquial, seja bem 
sugestivo, dessa carta ocorreu uma roubada! Tanto o texto de Poe como 
o seminário, parte integrante do primeiro capítulo da obra, são 
essenciais para tomar o lugar de leitor do escrito pois Lacan cuida do 
roubo da carta como: “ser a paródia de nosso discurso”. (LACAN, 
1966-1998, p.10). 

Desse desejado lugar de leitor novo, Lacan, ainda na abertura da 
coletânea, nos dá uma baliza no último parágrafo: a coletânea dos textos 
foi escrita como marcos do percurso do ensino de Lacan, e seu estilo 
uma imposição de seu endereçamento com que visa a nós leitores a um 
resultado forçoso no qual temos que dar de nós mesmos. 

De fato, logo de início, como articular os seguintes trechos que, como 
adiantei acima, extraio de sua abertura? Por exemplo: “na linguagem 
nossa mensagem nos vem do Outro, e para enunciá-lo até o fim: de 
forma invertida”? (LACAN, 1966-1998, p. 9). 

Lacan nessa paródia de seu discurso trata de facilitar uma visada de 
como se articulam alguns de seus conceitos fundamentais. Aqui será 
que se nota a escolha de Lacan no seu seminário inaugural dos Escritos, 
carta, letter (letra), litter (lixo), o prenúncio de Joyce, 1976, bem como 
seu seminário XXIII, O Sinthoma?  

E o que dizer da menção à  



67 
 

[...] divisão onde se verifica o sujeito pelo fato de um objeto o 
atravessar sem que eles em nada se penetrem, divisão que se 
encontra no princípio do que se destaca no fim dessa coletânea sob o 
nome de objeto a (a ser lido: pequeno a)? (LACAN, 1966, p. 10, grifo 
nosso).  

Esse último, um conceito fundamental que Lacan cria para manejo 
múltiplo nas funções de objeto, do desejo, do gozo, do lugar do analista 
como causa de desejo, de resto! Elemento articular de toda sua álgebra 
no manejo da clínica. 

Articular dando sentido vai efetivamente exigir dar de nós mesmos. 
Como manejar essa falta, essa espera (souffrance) desse efeito, o efeito 
de sentido (pas de sens)? Um operar de nós mesmos transformará o 
“pas” da negação no “pas” do passo. E a lembrança do Pas-de-Calais, 
região francesa, com o significado do imperfeito de calar (“caler”, com 
toda polissemia desse verbo no francês, e no português.). Assim, no 
conceito de significante vamos encontrar esse calar do calar-se, da 
fixação, de baixar a âncora, do reprimir, do recalcar, esse calar do 
penetrar: “... a divisão onde se verifica o sujeito pelo fato de um objeto 
o atravessar sem que eles em nada se penetrem...” (Lacan, 1966, p.10).   

Estamos na abertura retroativa da obra, há décadas de seu ensino, então 
da leitura da obra dependerá o efeito de significado. Sob qual discurso 
poderemos sustentar, sem nos evadir, as descontinuidades nos efeitos 
de sentido no saber que buscamos? Penso que Lacan antecipava a 
estrutura discursiva do analista, pois só do lugar de causa de desejo 
pode-se recolher da leitura dessa escrita, a escuta, a sonoridade que 
sustente o lugar de uma falta a ser suplementada com produção nossa. 

Suponhamos então para não deixar o leitor à deriva que alguns 
conceitos já lhe foram introduzidos, e lembrando que o significante não 
é funcional, tomo o risco de procurar longe de alcançar seu destino, 
cumprir parte da função do significante no encontro com algum efeito 
de significado, a partir das citações da abertura dos escritos.  

Quando escreve sobre sua formulação na linguagem, da origem de 
nossa mensagem, através do conceito do Outro, que finaliza, que nos 



68 
 

chega de forma invertida, estamos no núcleo de seu ensino. 
Consequências tais como: que o inconsciente é o discurso do Outro, 
bem como estruturado como uma linguagem. Na linguagem do 
inconsciente há um cifrado que diferencia o efeito de significado e 
produção de gozo. A linguagem, advinda de alíngua, não se dirige a 
alguém, nesse discurso o inconsciente dá passo ao gozo sobre o sentido.   

E o que podemos observar na análise quando operamos sob o ensino de 
Lacan? O nosso alcance do gozo é pelo passe do sentido permeável pela 
escrita a sua ambiguidade, à surpresa pelo equívoco. No ponto em que 
não haja essa consequência, em que gratia argumentandi impere, o 
campo lacaniano se fecha e, na impossibilidade do equívoco, segue a 
insensibilidade do sintoma à psicanálise.  

O analisante fala, e ao falar o discurso do Outro, na fala do analisante, 
toma a palavra, numa estrutura de discurso dissociada do gozo, cujo 
alcance depende da interpretação, da leitura dessa fala: o que não cessa 
de se escrever, do jogo dessas palavras, sustentado por alíngua, essa 
singular preservação de uma outra, se oferece pela escrita à leitura. E 
quanto a sua queixa, sua demanda, seu sintoma?  

Então o sintoma carta? O sintoma letra? Se a interpretação supõe uma 
escritura onde não se lê o que a palavra ali diz, a letra assimilada ao 
gozo inviabiliza a interpretação, senão pela suplementação da palavra 
que ao reintroduzir o efeito de significado desassimila o gozo. 

É pela contingência que o que cessa de não se escrever, ou o que não 
cessa de não se escrever, escapa e ao que corresponde em todo discurso: 
uma escapada que atesta o real. Lacan (1973, p.556) questiona: O que 
não se pode escrever do trabalho do inconsciente”?  

E estamos na função da fala e da linguagem no campo lacaniano, função 
que é para permitir a cifragem, “O que constitui o sentido pelo qual a 
linguística constitui seu objeto, isolando-o - com o nome de 
significante.” (Lacan, 1973, p. 556)  

Alguma coisa então podemos dizer, através dos cuidados que Lacan 
tomou do conto de Poe, dos elementos das citações dos trechos elegidos 



69 
 

acima com o que Lacan escreveu na abertura: da forma invertida, do 
sujeito e do pequeno a. 

Da paródia que Lacan faz da novela de Poe, podemos apreender que o 
sujeito ao qual se refere é o ministro, ele recebe a mensagem de forma 
invertida, ao desvelar-se sua fraude, pelo desvio da mensagem já lida e 
compreendida. A carta esgota sua função de significante, isso não foi 
subtraído da rainha, e sim a função de letra, pois indissociável do gozo, 
transforma a carta em objeto de gozo, objeto a. Da manutenção desse 
desvio da carta, a consequente repetição de sua sobredeterminação à 
rainha que fica em espera (sofrente). A revolução do significante que se 
deixa seu lugar é para retornar de onde saiu.  

Podemos pensar no analisante enquanto historiza sua vida, e recebe e 
ou demanda do lugar da rainha. E que lugar é esse, senão o de uma 
sobredeterminação por um significante, diante desse rei que nada vê, 
sob ameaça por essa perda de posse da carta, pela fraude do sujeito aí 
representado pelo ministro, que no uso desse desvio coloca a rainha na 
repetição de atender seus pleitos sob ameaça de revelação. A polícia 
preservando sua imagem e seus métodos, nada vê, atende a demanda da 
rainha, uma terceirização fracassada. Qual o efeito em recuperar a carta 
desse desvio?    

O trabalho da análise é devolver a mensagem de forma invertida? Para 
isso o sujeito deve advir, ser descoberto no modo de gozo (a mensagem 
na forma invertida), raiz da repetição a que estava condenada a rainha. 
Para trazer a descoberto o que é para esconder, opera o inspetor Dupin, 
se apodera da carta e apodera o ministro da letra. Esse último que recebe 
a mensagem de forma invertida, esse significante puro, agora letra, que 
é a carta, não leva mais a mensagem ao Outro, encontra seu verdadeiro 
destinatário, o sujeito! E com um novo significante:  

...um destino tão funesto, se não é digno de Atreu, é digno de Tiestes. 

Lacan escreve: “Tal é a resposta do significante para além de todas as 
significações.” E continua: 



70 
 

Acreditas agir quando te agito ao sabor dos laços com que ato teus 
desejos. Assim, esses crescem como forças e se multiplicam em objetos 
que te reconduzem ao despedaçamento de tua infância dilacerada. Pois 
bem, é isso que será teu festim até o retorno do convidado de pedra que 
serei para ti, posto que me evocas. (LACAN, 1998, p. 45). 

Lacan também nessa introdução, como já citado acima, renova a 
importância de trazer esse seu cuidado no uso da Carta Roubada, cada 
personagem e seu lugar nessa metáfora que comtempla inclusive o lugar 
de analista como o de Dupin: 

No que nosso Dupin se mostra igual, em seu sucesso, ao do psicanalista, 
cujo ato somente por uma inesperada inabilidade do outro ele pode vir 
a portar. Comumente, sua mensagem é o único resto efetivo de seu 
tratamento, devendo, tanto quanto a de Dupin, permanecer não 
revelada, embora, com ela o assunto seja encerrado. (LACAN, 1969, p. 
384). 
 
Retomemos agora como introduziu sua obra à edição alemã no fio 
condutor da palavra sentido favorecida por uma leitura polissêmica, 
como adjetivo, afeto da experiência do analisando; como substantivo: 
relativo às sensações; ainda, exigência de compreender, significação 
para passar ao juízo de atributos, rechaço e desclassificação do sem 
sentido. A indiferenciação entre o sem sentido, do sonho por exemplo; 
e a ausência de sentido, isso não faz sentido para mim; levando em 
ambos os casos no dia a dia ao mesmo destino da desclassificação. Mais 
o indicativo na direção de uma orientação de ordem, como no avesso 
(“sens dessus dessous”). O sentido: como é abordado na análise?  

Essa introdução inicia tendo-se levantado a questão do sentido do 
sentido, que Lacan para conceitualiza a partir do tonel das Danaides. O 
sentido sob o significante está sempre a escapar desse tonel 
representante do gozo, do gozo do sentido, jouis-sens, e quanto mais 
sentido se põe, tanto mais escapa desse tonel que o deveria conter. Há 
aí um vazio da água que escapa! Que a experiência da análise revele o 
sentido dos sintomas ao analisante, sem que se constitua uma somatória, 
é o que leva Lacan ao dito:  



71 
 

[...] numa análise, tudo deve ser recolhido, ─ onde se vê que o analista 
não pode lavar as mãos ─ recolhido como se nada estivesse estabelecido 
fora dela. Isso não quer dizer outra coisa senão que o escape do tonel 
deve ser reaberto.” (LACAN, 1973, p. 554).  
 
E segue mais adiante: 

É disso que resulta só haver comunicação na análise por uma via que 
transcende o sentido, aquela que provém da suposição de um sujeito no 
saber inconsciente, ou seja, na cifragem. Foi o que articulei sobre o 
sujeito suposto saber. (LACAN, 1973, p. 555).  
 
Que como analisantes tenhamo-nos que nos haver com o nosso sujeito 
ministro, com nossa rainha dominada por uma ameaça, à mercê de um 
rei, e, de um Dupin, para nos dar conta da roubada... 

Que como uma obediente Danaide passemos por esse vazio do sentido 
do sentido até que a carta cumpra seu destino, só a análise como 
experiência pode alcançar a sujeição a esse traçado de evidente engodo, 
pois, e volto a citar, afinal Lacan escreve: 

No que nosso Dupin se mostra igual, em seu sucesso, ao do psicanalista, 
cujo ato somente por uma inesperada inabilidade do outro ele pode vir 
a portar. Comumente, sua mensagem é o único resto efetivo de seu 
tratamento, devendo, tanto quanto a de Dupin, permanecer não 
revelada, embora, com ela o assunto seja encerrado.” (LACAN, 2003, 
p. 384). 
 
 Na análise se trata dessa experiência estilo Dupin, que da inesperada 
inabilidade do outro recupera o equívoco, e no passe do sentido se dá a 
reabertura do tonel, no que lhe escapa, até o limite do sentido do 
sentido. 

 
Referências Bibliográficas: 

Poe, E. (1844). A Carta Roubada. In: Histórias Extraordinárias. São 
Paulo: Ed. Abril, 1978.  



72 
 

LACAN, J. (1932). Da psicose paranoica em suas relações com a 
personalidade; seguido de: Primeiros escritos sobre a paranoia. Rio 
de Janeiro: Forense Universitária LTDA, 2a. ed, 2011. 
______. (1966). Escritos. Rio de Janeiro: Zahar, 1998. 

______. (1969). Prefácio à edição dos Escritos em livro de bolso. In: 
Outros Escritos. Rio de Janeiro: Zahar, 2003. p. 383-388. 
________. Ato de Fundação. In: Outros Escritos. Rio de Janeiro: Zahar, 
2003. p. 235-247. 
______. (1973). Introdução à edição alemã de um primeiro volume dos 
Escritos. In: Outros Escritos. Rio de Janeiro: Zahar, 2003. p. 550-556. 
______. O seminário sobre “A carta roubada”. In: Escritos. Rio de 
janeiro: Zahar, 1998. p.45. 
______. Seminário 21, Les non-dupes errent. Inédito (1973-1974). 

______. (1975-1976). O Sinthoma. Rio de Janeiro: Zahar, 2005. 
______. (2001). Joyce, o Sintoma. In: Outros Escritos. Rio de Janeiro: 
Zahar, 2003. p. 560-566. 
  



73 
 

PSICANÁLISE LACANIANA: UMA ENTRE OUTRAS? 

                                  Regina C.C.P. Moran 
 

A psicanálise, em seu estudo e na formação de analistas, não admite 
atalhos. Tampouco a maioria das formações de profissionais que 
exigem um percurso mais longo e sofre com a prática de cortar 
caminho.  Há uma demanda de rapidez e facilidade na consecução de 
qualquer objetivo, numa postura informatizada que busca ícones de 
itinerários mais rápidos. Nesse cenário respondem várias escolas na 
instalação de cursos de psicanálise preenchendo o quesito também à 
diplomafilia na autorização carimbada do exercício profissional. Isso 
que está arraigado em nossa cultura: da sequência bacharelado, 
especialização, mestrado, doutorado, pós-doutorado e, quando é o caso 
da carreira acadêmica, as demais etapas concursáveis.   

A formação do analista pelo tripé estudo continuado, análise pessoal e 
supervisão, adicionada à clínica, é um processo a ser atravessado e ter 
sua continuidade na Escola, pelo trabalho de transmissão e conversação 
clínica. Uma formação se beneficia ao partir da análise pessoal e, via de 
regra, pressupõe uma formação prévia formal em outra área mais ou 
menos afim. Esse sujeito que aprendeu a aprender pode afastar-se da 
experiência de aquisição de conhecimento para a experiência de 
construção de um saber. O substrato para o estudo da psicanálise é além 
do princípio da diplomação sob um discurso universitário, esse mais 
adiante exige, no entanto, esse precedente, que para ser negado precisa 
antes ser afirmado. 

Uma empresa ao ter por objetivo o ensino da psicanálise por pessoas 
sem formação de analistas e um público sem experiência da análise 
pessoal está produzindo que tipo de profissional? Supondo que os 
interessados nesses cursos tenham em vista uma práxis, qual será ela? 
Já é tempo de reconhecer que o ensino da psicanálise traz subjacente 
que haja uma, mas será que é assim? Aqui nos referimos ao ensino da 
psicanálise lacaniana e à formação do analista lacaniano. 



74 
 

De que lugar fala o professor e de que lugar escuta o aluno nesse arranjo 
de um discurso em que um detém o conhecimento e o outro o absorve 
como verdade intelectual, ampliando sua eventual cultura geral?  

Do ensino de Lacan destinado à formação de analistas deriva uma teoria 
e uma prática da psicanálise a partir de Freud, diferenciada de outras e 
em oposição a algumas, como o emprego da herança freudiana na 
Psicologia do Ego e seus caminhos como, por exemplo, o da Terapia 
Cognitiva Comportamental. Assim podemos entender que a psicologia 
e a psicanálise são campos de culturas diferentes. 

O campo lacaniano foi de uma produção extensa e intensa na sua 
descoberta incessante de aproximações teóricas diversas apoiadas em 
teorias já consagradas, bem como nas de ponta da época em que Lacan 
viveu, como documentam seus seminários, sua obra escrita, os Escritos 
e os Outros Escritos, além de numerosos textos de suas palestras e 
participações em encontros. 

Sua obra chega a subverter a psicanálise através de seu original suporte 
na linguística (Saussure e Jacobson), na filosofia (Hegel, Heidegger, 
Wittgenstein), sempre na companhia dos pré-socráticos e de Descartes, 
na matemática.  Os conceitos transformados para operar numa 
transmissão mais precisa da psicanálise, com vistas à clínica, resultaram 
em seus matemas, grafos, esquemas, aplicações da teoria de conjuntos 
e números, o emprego da topologia de forma mais geral e em particular 
com os nós. Sua erudição literária perpassa seus textos cuja aplicação 
de obras clássicas e da época, quase sempre nos levam a buscar, em 
notas de rodapé, por autores que acolhem nossas dificuldades apesar da 
francofonia, a origem das citações que Lacan, por supor familiaridade, 
dispensava referências. 

O original incontestável de sua contribuição está intermediado por essa 
interlocução com outros campos, nos dando sempre algum fio de 
Ariadne para percorrer o labirinto de seu ensino, para que possamos de 
o amor à psicanálise vencer os impasses de uma clínica.  

Mas esse caminho muito longe de ser suave, foi acidentado com as 
marcas da falta de reconhecimento, e, ali onde o fracasso despontou, 



75 
 

Lacan o transformou em catalizador da transferência de trabalho. O 
capítulo V dos Outros Escritos é fonte primária destes eventos no 
percurso da psicanálise que hoje podemos nomear lacaniana. Esteve e 
está em jogo a existência da psicanálise e da formação do analista tal 
como a escola lacaniana a concebe. Mesmo faltando em fazer jus ao 
conteúdo que esclarece o entendimento da escola e da formação sob a 
proposta de Lacan, essa citação que passo em seguida, é tão atual como 
o foi em 1971 no Ato de fundação, quando Lacan explicita sua intenção 
na fundação da Escola Francesa de Psicanálise: 

Esse título em minha intenção representa o organismo em que deve 
realizar um trabalho ─ que, no campo aberto por Freud, restaure o sulco 
cortante de sua verdade( em itálico tradução minha) ─ que reconduza 
a práxis original que ele instituiu sob o nome de psicanálise ao dever 
que lhe compete em nosso mundo ─ que, por uma crítica assídua, 
denuncie os desvios e concessões que amortecem seu progresso ao 
degradar seu emprego. Lacan,J. Outros Escritos. Ato de Fundação, (p. 
235-247). -Rio de Janeiro: Zahar, 2003. 
 
É essa chamada ao não conformismo, e, como uma forma de quebrar o 
silêncio, que em que pese a falta de otimismo, e a dificuldade a enfrentar 
na tarefa da leitura dos escritos como efeito desse ensino, ou seja, 
ocupando o lugar de analisante saber manter-se num discurso muito 
específico: esse que leve da leitura da escrita de Lacan à produção 
singular do sujeito em divisão. Essa escrita que responde à falta e ao 
desejo de um saber para além do conhecimento. 

Em seu retorno a Freud, a obra de Lacan traz avanços e subversões na 
descoberta freudiana do inconsciente. 

Seu texto de abertura dessa obra nos suprirá de elementos de um leitor 
advertido pelo próprio autor. 

Seu caminho será seguido e trará uma continuidade à semeadura dessa 
obra fértil, por tantos quantos a tocam, na fala, na escrita, e 
principalmente na clínica. Destaco o incessante retorno à Lacan por 
Miller, J.A., que dá continuidade em seminários e livros, cuja extensão 



76 
 

me eximo de citar, intermediando a difícil leitura e justa compreensão 
da teoria que abarca o ensino de Lacan.  

O trabalho da análise é que o sujeito advenha, seja descoberto no modo 
de gozo: esse da repetição alienada. Essa, em geral, manifestada de 
forma insistente e robusta. Apresentando como consequência o 
analisando como assujeitado ao desejo enigmático, que não reconhece 
como seu, nas manifestações de sintoma, angústia ou inibição. Nesse 
trabalho da dialética significante, da alienação -separação, opera o 
analista na sua escuta de um lugar que ocupa a partir de sua formação. 
E, se for lacaniana, passa pelo manejo dos discursos, dos nós que 
operam do reconhecimento de uma estrutura psíquica, à possibilidade 
do aproveitamento do singular de cada caso nas formações do 
inconsciente, na dimensão sincrônica da fala em aporia com a 
linguagem. Depondo esse ego que, na função autoritária de 
desconhecer, submete o sujeito que fala a não enfrentar a verdade: a 
escuta do plano mais simbólico da denegação. 

E o que podemos observar na análise quando operamos sob o ensino de 
Lacan? O nosso alcance do gozo, a contingência da recepção da 
mensagem de forma invertida é pelo passe do sentido, permeável pela 
escrita a sua ambiguidade, à surpresa pelo equívoco. No ponto em que 
não haja essa consequência, em que gratia argumentandi impere, o 
campo lacaniano se fecha e, na impossibilidade do equívoco, segue a 
insensibilidade do sintoma à psicanálise.  

Referências Bibliográficas:  

Lacan,J . Escritos. Rio de Janeiro: Zahar, 1966-1998. 
 
______. Ato de Fundação. In: Outros Escritos. Rio de Janeiro: Zahar, 
1971-2003. p. 235-247. 
  



77 
 

 
ASSOCIAÇÃO CAMPINENSE DE PSICANÁLISE 
 
 
DIRETORIA 
Presidente: Lucia B. Bertazzoli 
Vice-Presidente: Simone T. Camargo 
Secretária: Regina steffen 
Vice-Secretária: Walkiria H. Grant 
Tesoureira: Alessandra T. Carieri  
Vice-Tesourteiro: Terrence E. Hill  
 
 
COMISSÕES 
 
Comissão de Acolhimento 
Regina Steffen 
Walkiria Grant 
Regina Moran 
 
Comissão de Biblioteca 
Eliane Ap. Canella 
Fabiola C. Biasi 
 
Comissão de Divulgação 
Lucia B. Bertazzoli 
Regina Steffen 
Simone T. Camargo 
 
Comissão de Ensino 
Lucia B. Bertazzoli 
Regina Steffen 
Simone T. Camargo 

 
  



78 
 

 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

EXPEDIENTE 
 

aCarta Informativo da ACP - Associação Campinense de Psicanálise 
 

Rua 14 de Dezembro, 399 – Cambuí, Campinas/SP. CEP: 13.015-130 

Telefone: (19) 3232.4278 ou WhatsApp: (19) 99452.6951 

E-mail: acp@acpsicanalise.org.br 

Site: www.acpsicanalise.org.br 

www.facebook.com/AssociacaoCampinenseDePsicanalise 

www.instagram.com/acpsicanalise 
 


